# العُرقان العُرت العُراث العلى المُحرّق والبّاطل

الإمت ام الإمت ام شيخ السسلام تقى لدين احمد بن تيمية 171 - ۲۲۸ ه.

> نحقيق: فضيلة الشيخ خليل الميس مدير أزهر لبنان



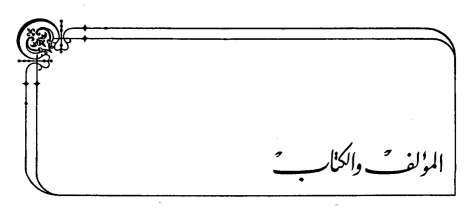
مے بے: ۳۸۷۶ بیروت - لبت نان





المسرفان ئين انحسّق والسّساطل

جَميع الحقوق محفوظة



التعريف بالمؤلف: هو شيخ الاسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيميه الحراني الدمشقي، الحنبلي، تقي الدين أبو العباس.

ليس كبابن تيميه رجل ملأ سمع الزمان وأغنى التاريخ بعده فهو الغائب الحاضر فيه تخاصم الرجال ولا يزالون . . ومن حيث أقبلت عليه تراه جبلاً شاخاً ففي الفقه هو المجدد ، وفي البطولة هو القائد ، وفي السياسة هو المنظر وفي الحق هو الرائد ، وفي علوم الاسلام هو المشارك . . وإذا تصفحت أسهاء كتبه قلت متى جاهد ، وإن قرأت تاريخ جهاده قلت متى صنف وإذا سمعت مقالة حساده قلت ماذا بقي له . . وإذا قرأت كتبه قلت من بقي منهم . . كان الناس ولا يزالون فيه مختلفين . . والمباحث والرسائل العلمية تدبج في العلوم التي صنف فيها . . ولئن قال الإمام أحمد في خصومه بيننا وبينكم الجنائز فكأنني بابن تيميه يقول لمناوئيه بيننا وبينكم التاريخ . . والسنة الخلق أقلام الحق . .

ولنعدد ألقابه العلمية قالوا فيه: هو العلامة ، الحافظ ، المجتهد ، الحجة ، المفسر ، الإمام الرباني ، مفتي الأمة ، بحر العلوم ، فارس المعاني والألفاظ ، فريد العصر ، قريع الدهر ، شيخ الاسلام ، قدوة الأنام ، علامة الزمان ، ترجمة القرآن ، علم الزهاد ، أوحد العباد ، قامع المبتدعين . .

قال الذهبي في معجم شيوخه : سمع الحديث وأكثر بنفسه من طلبه ، وكتب وخرج ونظر في الرجال والطبقات ، وحصًل ما لم يحصله غيره .

برع في تفسير القرآن ، وغاص في دقيق معانيه ، بطبع سيًال ، وخاطر وقًاد وإلى مواضع الأشكال ميًال ، واستنبط منه أشياء لم يسبق إليها .

وبرع في الحديث وحفظه . . . وفاق الناس في معرفة الفقه ، واختلاف المذاهب ، وفتاوي الصحابة والتابعين . . . واتقن العربية أصولًا وفروعاً وتعليلًا واختلافاً . .

نظر في العقليات ، وعرف أقوال المتكلمين وردَّ عليهم . . . ونصر السنة بأوضح حجج ، وأبهر البراهين ، وأوذي في ذات الله من المخالفين . . وأحيا به الشام بل الاسلام بعد أن كاد ينثلم خصوصاً في كائنة التتار وقيل فيه : كان إذا سئل عن فن من العلم ظنَّ الرائي والسامع أنه لا يعرف غير ذلك الفن ، وحكم أن أحداً لا يعرفه مثله .

وأما شجاعته فيها تضرب الأمثال ، فلقد أقامه الله تعالى في نوبة غازان فكان ليث حرب .

أما محنه فكثيرة . . حبس بقلعة دمشق سنتين وأشهر . . وكانت جنته في قلبه وبستانه في صدره . . فكان السجن له نعمة .

وأما تصانيفه فهي أشهر من أن تذكر ، وأعرف من أن تنكر . . جاوزت حـدً الكثرة فـلا يمكن أحد حصـرها . . وطبع منها عشـرات المجلدات . . وهـذا الكتاب واحد منها .

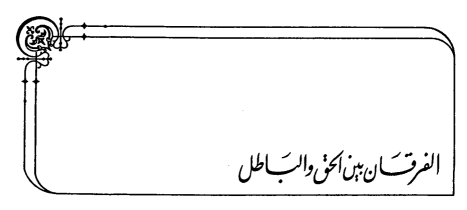
وفاته: كانت وفاته رحمه الله في سحر ليلة الاثنين العشرين من ذي القعدة وكان يقرأ القرآن . . وقد بلغ قوله تعالى : ﴿ إِنَّ المتقين في جنات وَنَهُرْ في مَقْعَدِ صِدْق عند مَلِيكِ مقتدر ﴾ القمر ٥٤ ـ ٥٥ .

وكان يوم وفاته مشهوداً . . وشيعه الرجال والنساء . . . أما الرجال فحرزوا بستين ألفاً إلى مائة ألف . . إلى مائتي ألف . . أما النساء حرزن بخمسة عشر ألف امرأة غير اللائي كنَّ على الأسطحة وغيرهن . .

وشرب جماعة الماء الذي فضل عن غسله ، واقتسم جماعة بقية السدر الذي غسل فيه . .

وحصل في الجنازة ضجيج وبكاء كثير وتضرع وختمت لـه ختمات كثيرة وتردد الناس إلى قبره أياماً كثيرة ليلاً ونهاراً ، ورؤيت له منامات صالحة كثيرة ، ورثاه جماعة مَّة. وقد صلى عليه صلاة الغائب في غالب بلاد الإسلام حتى في اليمن والصين. . ودفن بمقبرة الصوفية . . رحمه الله وجعل الجنة مثواه .





يعرف فيقول: إن اللَّه بين ذلك في كتابه ونبيه - أي بين الفرق بين الحق والباطل - فمن كان أعظم إتباعاً لكتابه الذي أنزله ، ونبيه الذي أرسله - كان أعظم فرقاناً - .

ومن كان أبعد عن أتباع الكتاب والرسول ـ كان أبعد عن الفرقان ، واشتبه عليه الحق بالباطل . . وإن الله تعالى بعث محمداً على باله بالهدى ودين الحق ليخرج الناس من الظلمات إلى النور . . ففرق بين الحق والباطل . . وطريق أولياء الله السعداء ، وأعداء الله الأشقياء .

أما الفرقان فهو القرآن الكريم . . وساق الآيات الـدالة عـلى ذلك لما أنزل الله تعالى الإيمان في القلوب ، وأنزل الميزان ، والإيمان .

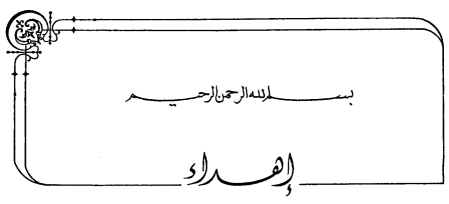
والميزان : مما يحصل به الفرقان أيضاً كما يحصل بالقرآن ، وإذا أنزل القرآن حصل به الإيمان والفرقان .

ومن الفرقان : أنه فرَّق بين أهل الحق المهتدين المؤمنين المصلحين ـ وبين أهل الباطل الكفار والضالين المفسدين أهل السيآت .

وإن سنة الله تعالى لن تبدل ولن تتحول . . وسنته عادته أن يسوي فيها بين الشيء وبين نظيره الماضي . . وهذا يقتضي أنه سبحانه يحكم في الأمور المتماثلة بأحكام متماثلة .

ثم تكلم عن عقائد السلف واعتصامهم بالكتاب والسنة ، ثم وصل الكلام إلى أهل البدع . كالخوارج وسوء فهمهم للقرآن الكريم . وتكفيرهم أرباب الذنوب . والفرق التي حدثت بعد مقتل عثمان بن عفان رضي الله عنه . ثم الرافضة . والقدرية . والمعتزلة ـ والمرجئة ـ والجهمية وأصحاب الحلاج . كما تكلم عن اليهود والنصارى وعقائدهم ليصل الكلام إلى جماع الفرقان بين الحق والباطل . . أن يجعل ما بعث به الله به رسله وأنزل به كتبه هو الحق الذي يجب اتباعه ، وبه يحصل الفرقان والهدى والعلم والإيمان ـ وما سواه من كلام الناس يعرض عليه فإن وافقه فهو حق ، وإن خالفه فهو عرض لأقسام العلوم . . ليصل الحديث إلى علم الكلام ومناهج الفلاسفة . . ويعود في آخر الكتاب ليبسط شبه الفرق التي نجمت بعد مقتل عثمان رضي الله ويعود في آخر الكتاب ليبسط شبه الفرق التي نجمت بعد مقتل عثمان رضي الله عنه ويرد عليها . . . بأسلوبه المتميز حيث الاستدلال بالكتاب والسنة . . ويهدم قول المبطلين ويكشف زيف الملحدين ، فرحمه الله وجزاه عن الاسلام والمسلمين خبر الجزاء .

الشيخ خليل الميس مدير أزهر لبنان



إلى طوائف وفرق هذه الأمة .

إلى إخواننا السلفيين الكرام . يتعلمون من إمامهم .

إلى طلاب العلم من الإخوة المسلمين ليعرفوا الحق من الباطل.

إلى جماعات الدعوة . . ليتبين لهم الفرقان بين الحق والباطل .

إلى الفرق الصوفية . . الذين ضلوا وأضلوا .

إلى الخوارج ومن تبعهم من جماعات التكفير .

إلى المعتزلة ومن تبعهم من العقلانيين .

إلى الأشاعرة ومن تبعهم من الأزهريين .

إلى الشيعة ومن تبعهم من القرآنيين .

إلى الباطنية ومن تبعهم من البهائيين .

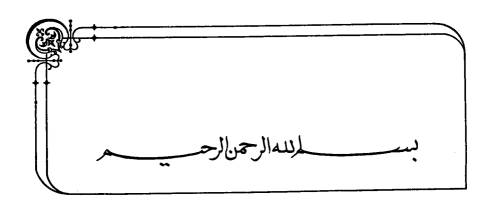
إلى المرجئة ومن تبعهم من أهل الهوى .

إلى الجهمية ومن تبعهم من الزنادقة والملحدين.

أهدى هذا الكتاب:

الفرقان بين الحق والباطل للإمام ابن تيمية

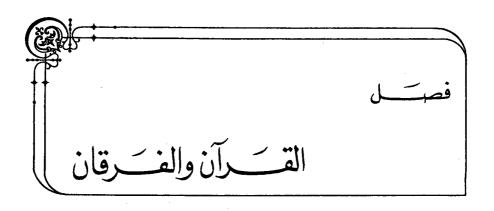




الحمد لله نستعينه ونستهديه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيآت أعمالنا ، من يهد الله فهو المهتد ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليها .

قال الإمام أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية رحمه الله ، وهمو مما صنفه بقلعة دمشق أخيراً .





في الفرقان بين الحق والباطل ؛ وأن الله بين ذلك بكتابه ونبيه ، فمن كان أعظم اتباعاً لكتابه الذي أنزله ، ونبيه الذي أرسله ، كان أعظم فرقاناً ، ومن كان أبعد عن إتباع الكتاب والرسول ، كان أبعد عن الفرقان واشتبه عليه الحق بالباطل ، كالذين اشتبه عليهم عبادة الرحمن بعبادة الشيطان ، وللنبي الصادق بالمتنبي الكاذب ، وآيات النبيين بشبهات الكذابين حتى اشتبه عليهم الخالق بالمخلوق ، فإن الله سبحانه وتعالى بعث محمداً بالهدى ودين الحق ليخرج الناس من الظلمات إلى النور ، ففرق به بين الحق والباطل ، والهدى والضلال ، والحداد والغيق ، والصدق والكذب ، والعلم والجهل ، والمعروف والمنكر ، وطريق أولياء الله السعداء وأعداء الله الأشقياء ، وبين ما عليه الناس من الاختلاف ، وكذلك النبيون قبله . قال الله تعالى : ﴿ كان الناس أمة واحدة المتعن الله النبين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب ليحكم بين الناس فيها اختلفوا فيه وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جماءتهم البينات بغياً بينهم ضواط مستقيم (١٠) ، وقال تعالى : ﴿ تالله لقد أرسلنا إلى أمم من قبلك فزين فم الشيطان أعماهم فهو وليهم اليوم ولهم عذاب أليم وما أنزلنا عليك الكتاب لم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢١٣.

## إلا لتبين لهم الذي اختلفوا فيه وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴿ (١)

وقال سبحانه وتعالى : ﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً ﴾ (٢) . وقال تعالى : ﴿ آلم الله لا إله إلا هو الحي القيوم نزل عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدى للناس وأنزل الفرقان ﴾ (٣) .

قال جماهير المفسرين: هو القرآن. روى ابن أبي حاتم بإسناده عن الربيع ابن أنس قال: هو الفرقان فرق بين الحق والباطل. قال: وروى عن عطاء ومجاهد ومقسم وقتادة ومقاتل بن حيان نحو ذلك، وروى بإسناده عن شيبان عن قتادة في قوله: وأنزل الفرقان. قال هو القرآن الذي أنزله الله على محمد ففرق به بين الحق والباطل، وبين فيه دينه وشرع فيه شرائعه، وأحل حلاله وحرم حرامه، وحدً حدوده وأمر بطاعته ونهى عن معصيته.

وعن عباد بن منصور سألت الحسن عن قوله تعالى: ﴿ وأنسزل الفرقان ﴾ . قال : هو كتاب بحق . والفرقان مصدر فرق فرقاناً ، مثل الرجحان والكفران والحسران . وكذلك القرآن هو في الأصل مصدر قرأ قرآناً ومنه قوله : ﴿ إِن علينا جمعه وقرآنه فإذا قرأناه فاتبع قرآنه ثم إِن علينا بيانه ﴾ (٤) . ويسمى الكلام المقروء نفسه قرآناً وهو كثير كما في قوله : ﴿ فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم ﴾ (٥) كماأن الكلام هو اسم مصدر كلم تكلياً ، وتكلم تكلياً ، ويراد به الكلام نفسه وذلك لأن الإنسان إذا تكلم كان كلامه بفعل منه وحركة هي مسمى المصدر ، وحصل عن الحركة صوت يقطع حروفاً هو نفس للتكلم . فالكلام والقول ونحو ذلك يتناول هذا وهذا ، ولهذا كان الكلام تارة

 <sup>(</sup>١) سورة النحل ٦٣.
 (٣) سورة آل عمران ١ ـ ٤.
 (٥) سورة النحل ٩٨.

 <sup>(</sup>۲) سورة الفرقان ۱ . (٤) سورة القيامة ۱۷ ـ ۱۹ .

يجعل نوعاً من العمل إذا أريد به المصدر ، وتارة يجعل قسماً لـه إذا أريد ما يتكلم به وهو يتناول هذا وهذا ، وهذا مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن لفظ الفرقان إذا أريد به المصدر ، كان المراد أنه أنزل للفصل والفرق بين الحق والباطل ، وهذا منزل في الكتاب فإن في الكتاب الفصل وإنزال الفرق هو إنزال الفارق ، وإن أريد بالفرقان نفس المصدر فيكون إنزاله كإنزال أيضاً فها في المعنى سواء ، وإن أريد بالفرقان نفس المصدر فيكون إنزاله كإنزال الإيمان وإنزال العدل ، فإنه جعل في القلوب للتفريق بين الحق والباطل بالقرآن ، كها جعل فيها الإيمان والعدل وهو سبحانه وتعالى أنزل الكتاب والميزان ، والميزان قد فسر بالعدل ، وفسر بأنه ما يوزن به ليعرف العدل ، وهو كالفرقان يفسر بالفرق ويفسر بما يحصل به الفرق وهما متلازمان ، فإذا أريد الفرق نفسه فهو نتيجة الكتاب وثمرته ومقتضاه ، وإذا أريد الفارق ، فالكتاب نفسه هو الفارق ، ويكون له إسمان كل إسم يدل على صفة ليست هي الصفة الأخرى ، سمي كتاباً باعتبار أنه مجموع مكتوب تحفظ حروفه ويقرأ ويكتب ، وسمي فرقاناً باعتباره أنه يفرق بين الحق والباطل كها تقدم ، كها سمي هدى باعتباره أنه يهدي إلى الحق ، وشفاء باعتباره أنه يسفي القلوب من مصرض باعتباره أنه يهدي إلى الحق ، وشفاء باعتباره أنه يسفي القلوب من مصرض الشبهات والشهوات ، ونحو ذلك من أسمائه .

وكذلك أسماء الرسول كالمقتفي والماحي والحاشر ، وكذلك أسماء الله الحسنى كالرحمن والرحيم والملك والحكيم ونحو ذلك ، والعطف يكون لتغاير الأسماء والصفات ، وإن كان المسمى واحداً كقوله : ﴿ سبح اسم ربك الأعلى الذي خلق فسوَّى والذي قدَّر فهدى ﴾ (١) وقوله : ﴿ وهو الأول والآخر والظاهر والباطن ﴾ (٢) ونحوذلك . وهنا ذكر نزول الكتاب فإنه نزل متفرقاً ، وأنه أنزل التوراة والإنجيل ، وذكر أنه أنزل للفرقان .

سورة الأعلى ١ ـ ٣.
 سورة الأعلى ١ ـ ٣.

وقد أنزل سبحانه وتعالى الإيمان في القلوب وأنـزل الميزان ، والإيمـان والميزان عصل به الإيمـان والميزان عصل به الإيمـان على يحصل به الإيمـان والفرقان ونظير هذا قوله : ﴿ ولقد آتينا موسى وهرون الفرقان وضياء وذكراً ﴾(١). قيل : الفرقان هو التـوراة ، وقيل : هـو الحكم بنصره عـلى فرعـون كما في قـوله : ﴿ إن كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان ﴾(١).

وكذلك قوله: ﴿ وقد جاءكم من الله نور وكتاب مبين ﴾ (٣) قيل: النور هو محمد عليه الصلاة والسلام. وقيل: هو الإسلام وقوله: ﴿ قد جاءكم برهان من ربكم وأنزلنا إليكم نوراً مبيناً ﴾ (٤) قيل: البرهان هو محمد. وقيل: هو الحجة والدليل يتناول الآيات التي بعث بها محمد على ألكنه هناك جاء بلفظ آتينا وجاءكم ، وهنا قال: وأنزل الفرقان جاء بلفظ الإنزال ، فلهذا شاع بينهم أن القرآن والفرقان يحصل بالعلم والبيان كها حصل بالقرآن ، ويحصل بالنظر والتمييز بين أهل الحق والباطل بأن ينجي هؤلاء وينصرهم ، ويعذب هؤلاء ، فيكون قد فرق بين الطائفتين كها يفرق المفرق بين أولياء الله وأعدائه بالإحسان إلى هؤلاء وعقوبة هؤلاء ، وهذا كقوله في القرآن في قوله : ﴿ إن كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمعان والله على كل شيء قدير ﴾ (٥).

قال الوالبي عن ابن عباس يوم الفرقان: يـوم بدر فرق الله فيه بـين الحق والباطل. قال ابن أبي حاتم: وروى عن مجاهد ومقسم وعبـد الله بن عبد الله والضحاك وقتادة ومقاتل بن حيان نحو ذلك. وبذلك فسر أكثرهم: إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً. كما في قوله: ﴿ ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ﴾ (٦) أي من كل ما ضاق على الناس.

(٥) سورة الأنفال ٤١.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء ٤٨. (٣) سورة المائدة ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ٤١. (٤) سورة النساء ١٨٤. (٦) سورة الطلاق ٢.

قال الوالبي عن ابن عباس في قوله: ﴿ إِن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً ﴾ (١) أي مخرجاً. قال ابن أبي حاتم وروى عن مجاهد وعكرمة والضحاك وقتادة والسدي ومقاتل بن حيان كذلك ، غير أن مجاهداً قال : مخرجاً في الدنيا والأخرة . وروى عن الضحاك عن ابن عباس قال : نصراً . قال وفي آخر قول ابن عباس والسدي : نجاة .

وعن عروة بن الزبير : يجعل لكم فرقاناً . أي فصلاً بـين الحق والباطـل ، يظهر الله به حقكم ويطفىء به باطل من خالفكم .

وذكر البغوي عن مقاتل به حيان قال: مخرجاً في الدنيا من الشبهات ، لكن قد يكون هذا تفسيراً لمراد مقاتل بن حيان كما ذكر أبو الفرج بن الجوزي عن الن عباس ومجاهد وعكرمة والضحاك وابن قتيبة أنهم قالوا: هو المخرج . ثم قال : والمعنى يجعل لكم مخرجاً في الدنيا من الضلال وليس مرادهم ، وإنما مرادهم المخرج المذكور في قوله : ﴿ ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ﴾(٢)والفرقان المذكور في قوله : ﴿ وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان ﴾(٣).

وقد ذكر عن ابن زيد أنه قال هدى في قلوبهم يعرفون به الحق من الباطل ، ونوعا الفرقان فرقان الهدى والبيان وهو النصر والنجاة هو نوعا الظهور في قوله تعالى : ﴿ هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ﴾(٤) يظهره بالبيان والحجة والبرهان ، ويظهر باليد والع والسنان .

وكذلك السلطان في قوله: ﴿ واجعل لي من لدنك سلطاناً نصيراً ﴾ (٥)فهذا النوع وهو الحجة والعلم كما في قوله: ﴿ أَم أَسْرَلْنَا عليهم سلطاناً فهو يتكلم بما كانوا به يشركون ﴾ (٦)وقوله: ﴿ الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم

ة الأنفال ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال ٤١. (٥) سورة الإسراء ٨٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح ٢٨ . (٦) سورة الروم ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق ٢ .

إن في صدورهم إلا كبر (١) وقوله : ﴿ إن هي إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان (٢).

وقد فسر السلطان بسلطان القدرة واليد ، وفسر بالحجة والبيان ، فمن الفرقان ما نعته الله به في قوله : ﴿ ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ﴾ (٣) ففرق بين المعروف والمنكر ، أمر بهذا ونهى عن هذا ، وبين الطيب والخبيث ، أحلً هذا وحرَّم هذا .

ومن الفرقان: أنه فرق بين أهل الحق المهتدين المؤمنين المصلحين أهل الحسنات وبين أهل الباطل الكفار والضالين المفسدين أهل السيآت. قال تعالى: ﴿ أم حسب الذين اجترحوا السيآت أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم وعماتهم ساء ما يحكمون (٤) وقال تعالى: ﴿ أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحين كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار ﴾(٥).

وقال تعالى : ﴿ أَفْنَجُعُلُ الْمُسْلَمِينَ كَالْمُجُرِمِينَ مَا لَكُمْ كَيْفُ تَحْكُمُونَ ﴾(٢).

وقال تعالى: ﴿مثل الفريقين كالأعمى والأصم والبصير والسميع هل يستويان مثلًا أفلا تذكرون ﴾ (٧) .

وقال تعالى : ﴿ أُمَّن هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً يحـذر الآخرة ويـرجو رحمه ربه قـل هل يستـوي الذين يعلمـون والذين لا يعلمـون إنمـا يتـذكـر أولـوا الألباب ﴾ (^).

<sup>(</sup>۱) سورة هود ۲۲. (۷) سورة هود ۲۶.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم ٢٣. (٥) سورة ص ٢٨. (٨) سورة الزمر ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ١٥٦ ـ ١٥٧. (٦) سورة القلم ٣٥.

وقال تعالى : ﴿ وما يستوي الأعمى ولا البصير ولا الظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحرور وما يستوي الأحياء ولا الأموات إن الله يسمع من يشاء وما أنت بمسمع من في القبور إن أنت إلا نذير إنا أرسلناك بالحق بشيراً أو نذيراً ﴾(١).

وقال تعالى : ﴿ أو من كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نـوراً يمشي به في النـاس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ أَفَمَنَ كَانَ مؤمناً كَمَنَ كَانَ فَاسَقاً لا يَسْتُوونَ ﴾ (٣) فهو سبحانه بين الفرق بين أشخاص أهل الطاعة لله والرسول والمعصية لله والرسول كما بين الفرق بين ما أمر به وبين ما نهى عنه .

وأعظم من ذلك أنه بين الفرق بين الخالق والمخلوق ، وأن المخلوق لا يجوز أن يسوي بين الخالق والمخلوق في شيء فيجعل المخلوق نداً للخالق ، قال تعالى : ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يجبونهم كحب الله والذين آمنوا أشد حباً لله ﴿ (٤) وقال تعالى : ﴿ هل تعلم له سمياً ﴾ (٥) . ﴿ ولم يكن له كفواً أحد ﴾ (٦) . ﴿ ليس كمثله شي ﴾ (٧) وضرب الأمثال في القرآن على من لم يفرق بل عدل بربه وسوى بينه وبين خلقه كها قالوا وهم في النار يصطرخون فيها : ﴿ قالمن يخلق كمن لا يخلق أفلا تذكرون . وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها إن الله لغفور رحيم والله يعلم ما تسرون وما تعلنون والذين تدعون من دون الله لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون أموات غير أحياء وما يشعرون أيان يبعثون ﴾ (٩) .

فهو سبحانه الخالق العليم الحق الحي الـذي لا يموت ، ومن سواه لا يخلق

| (۷) سورة الشوري ۱۱. | (٤) سورة البقرة ١٦٥ . | (١) سورة فاطر ١٩ ـ ٢٤. |
|---------------------|-----------------------|------------------------|
|                     |                       |                        |

 <sup>(</sup>۲) سورة الانعام ۱۲۲.
 (۵) سورة مريم ۲۰.
 (۸) سورة الشعراء ۹۷ ـ ۹۸.

<sup>(</sup>٣) سورة السجدة ١٨. (٦) سورة الإخلاص ٤. (٩) سورة النحل.

شيئاً كما قال : ﴿ إِن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا له وإن يسلبهم النباب شيئاً لا يستنقذوه منه ضعف الطالب والمطلوب ما قدروا الله حق قدره ﴾(١).

وهذا مثل ضربه الله ، فإن الذباب من أصغر الموجودات وكل من يدعي من دون الله لا يخلقون ذباباً ولو اجتمعوا له ، وإن يسلبهم الذباب شيئاً لا يستنقذوه منه ، فإذا تبين أنهم لا يخلقون ذباباً ولا يقدرون على انتزاع ما يسلبهم ، فهم عن خلق غيره وعن مغالبته أعجز وأعجز .

والمثل هو الأصل والنظير المشبه به كها قال: ﴿ ولما ضرب ابن صريم مثلاً إذا قومك منه يصدون ﴾ إذا قومك منه يصدون ﴾ أي لما جعلوه نظيراً قاسوا عليه آلهتهم وقالوا إذا كمان قد عبد وهو لا يعذب فكذلك آلهتما ، فضربوه مثلاً لآهلهتهم وجهلوه يصدون ، أي يضجون ويعجبون منه احتجاجاً به على الرسول ، والفرق بينه وبين آلهتهم ظاهر كها بينه في قوله تعالى : ﴿ إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون ﴾ (٦) وقال في فرعون : ﴿ وجعلناه سلفاً ومثلاً للآخرين ﴾ (٤) أي مثلاً يعتبر به ويقاس عليه غيره ، فمن عمل بمثل عمله جوزي بجزائه ليتعظ الناس به فلا يعمل بمثل عمله وقال تعالى : ﴿ ولقد أنزلنا إليكم آيات مبينات ومثلاً من المذين خلوا من قبلكم ﴾ (٥) وهوماذكره من أحوال الأمم الماضية التي يعتبر بها ويقا عليها أحوال الأمم المستقبلة كها قال : ﴿ لقد كان في قصصهم عبرة لأولى الألباب ﴾ (٢) فمن كان من أهل الإيمان قيس بهم وعلم أن الله يشقيه في الدنيا والآخرة كها قال : ﴿ قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة قال : ﴿ قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ﴾ (٨)وقال في حق هؤلاء : ﴿ أكفاركم حير من أولئكم أم لكم براءة في الزبر ﴾ (٧)وقد اللكذبين ﴾ (٨)وقال في حق مؤلاء في حق المؤمنين : ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا المكذبين ﴾ (٨)وقال في حق المؤمنين : ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا المكذبين ﴾ (٨)وقال في حق المؤمنين : ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا المكذبين أي الله الذين آمنوا منكم وعملوا المكذبين أي المنون المنه المناه ا

سورة الحج ٧٣ ـ ٧٤.
 سورة الزخرف ٥٦.
 سورة القمر ٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف ٥٧. (٥) سورة النور ٣٤. (٨) سورة آل عمران ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الانبياء ١٠١. (٦) سورة يوسف ١١.

الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم (١) وقال: ﴿ وذا النون إذ ذهب مغاضباً فظنَّ أن لن نقدر عليه فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين فاستجبنا لـه ونجيناه من الغم وكـذلك ننجي المؤمنين ﴾(٢) وقال في قصة أيوب: ﴿ رحمة من عندنا وذكرى للعابدين ـ رحمة منا وذكرى لأولى الألباب ﴾ (٣) وقال: ﴿ أُولئك اللَّذِينِ هَدَى الله فبهداهم اقتده ﴾ (٤) وقال : ﴿ أُم حسبتم أَن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الدين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضراءة وزلزلوا حتى يقول الـرسول والـذين آمنوا معـه متى نصر الله ألا إن نصر الله قريب ﴾ (٥) وقال : ﴿ وكلا نقصٌ عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك (٦) فلفظ المثل يراد به النظير الذي يقاس عليه ويعتبر به ويراد به مجموع القياس. قال سبحانه: ﴿ وضرب لنا مثلاً ونسى خلقه قبال من يحيي العظام وهي رميم ﴾ (٧) أي لا أحد يحييها وهي رميم . فمشل الخالق بـالمخلوق في هـذا النفى ، فجعل هذا مثل هذا لا يقدر على إحيائها سواء نظمه قياس تمثيل أو قياس شمول . كما قد بسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع ، وبين أن معنى القياسين قياس بالشمول وقياس بالتمثيل ، وأن المثل المضروب المذكور في القرآن ، فإذا قلت : النبيذ مسكر وكل مسكر حرام ، وأقمت الدليل على المقدمة الكبرى بقوله على الخمر الله على الخمر الأن الكبرى بقوله على الخمر الأن الخمر إنما حرمت لأجل الإسكار وهو موجود في النبيذ فقوله: ﴿ضرب مثل فاستمعوا له ١٥٠٨ جعل ما هو من أصغر المخلوقات مثلًا ونظيراً يعتبر به ، فإذا كان أدون خلق الله لا يقدرون على خلقه ولا منازعته فلا يقدرون على خلق ما سواه فيعلم بها من عظمة الخالق ، وإن كل ما يعبدون من دون الله في السماء والأرض لا يقدرون على ما هو أصغر مخلوقاته وقد قيل إنهم جعلوا ألهتهم مثلًا

<sup>(</sup>۱) سورة النور ۵٥. (٤) سورة الأنعام ٩٠. (٧) سورة يتس ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الإنبياء ٨٧ ـ ٨٨. (٥) سورة البقرة ٢١٤. (٨) سورة الحبج ٧٣.

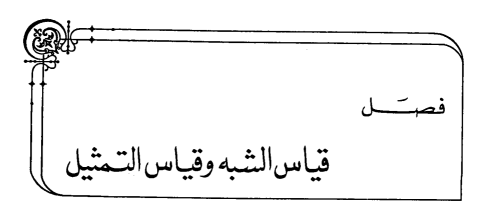
 <sup>(</sup>٣) سورة هود ١٢٠.

لله فاستمعوا لذكرها وهذا لأنهم لم يفقهوا المثل الذي ضربه الله ، جعلوا المشركين هم الذين ضربوا هذا المثل ، ومثل هذا في القرآن قد ضربه الله ليبين أنه لا يقاس المخلوق بالخالق ، ويجعل له نداً ومثلاً كقوله : ﴿قل من يرزقكم من السياء والأرض أمَّن يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ومن يدبر الأمر فسيقولون الله فقل أفلا تتقون . فذلكم الله ربكم الحق فماذا بعد الحق إلا الضلال فأني تصرفون . كذلك حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون . قل هل من شركائكم من يبدأ الخلق ثم يعيده قل الله يبدأ الخلق ثم يعيده فأني تؤفكون . قل هل من شركائكم من يبدأ من لا يهدي إلى الحق قل الله يهدي للحق أفمن يهدي إلى الحق أدق أن يتبع أم من لا يهذي إلا أن يُهدى فمالكم كيف تحكمون . وما يتبع أكثرهم إلا ظناً إن الظن لا يغني من الحق شيئاً إن الله عليم بما يفعلون ﴾(١).

ولما قرر الموحدانية قرر النبوة كذلك فقال: ﴿ وما كان هذا القرآن أن يفترى من دون الله ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين أم يقولون افتراه قل فأتوا بسورة من مثله وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولما يأتهم تأويله ﴾ (٢) وهؤلاء مثلوا المخلوق بالخالق وهذا من تكذيبهم إياه، ولم يكن المشركون يسوون بين آلهتهم وبين الله في كل شيء بل كانوا يؤمنون بأن الله هو الخالق المالك لهم وهم مخلوقون مملوكون له ، ولكن كانو يسوون بينه وبينها في المحبة والتعظيم والدعاء والعبادة والنذر لها ونحو ذلك مما يخض به الرب، فمن عدل بالله وغيره في شيء من حصائصه سبحانه وتعالى فهو مشرك بخلاف من لا يعدل به ولكن يذنب مع اعترافه بأن الله ربه وحده وخضوعه له خوفاً من عقوبة الذنب ، فهذا يفرق بينه وبين من لا يعترف بتحريم ذلك .

<sup>(</sup>۱) سورة يونس ۳۱ ـ ۳۳.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس ٣٧ \_ ٣٩.



وهو سبحانه وتعالى كما يفرق بين الأمور المختلفة فإنه يجمع ويسوي بين الأمور المتماثلة فيحكم في الشيء خلقاً وأمراً بحكم مثله لا يفرق بين متماثلين ولا يسوي بين شيئين غير متماثلين ، بل إن كانا مختلفين متضادين لم يسو بينها .

ولفظ الاختلاف في القرآن يراد به التضاد والتعارض ، لا يراد به مجرد عدم التماثل كما هو اصطلاح كثير من النظار ومنه قوله : ﴿ ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴾ (١) وقوله : ﴿ إنكم لفي ﴿ ختلف يؤفك عنه من أفك ﴾ (٢) وقوله : ﴿ ولكن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من كفر ﴾ (٣).

وقد بين سبحانه وتعالى أن السنة لا تتبدل ولا تتحول في غير موضع . والسنة هي العادة التي تتضمن أن يفعل في الثاني مشل ما فعل بنظيره الأول . ولهذا أمر سبحانه وتعالى بالاعتبار ، وقال : ﴿ لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب ﴾ .

والاعتبار أن يقرن الشيء بمثله ، فيعلم أن حكمه مثل حكمه كما قال ابن عباس هلا اعتبرتم الأصابع بالأسنان فإذاً قال (فاعتبروا يا أولي الأبصار) وقال : ﴿ لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب ﴾ (٤) أفاد أن من عمل مثل أعمالهم

<sup>(</sup>١) سورة النساء ٨٢. (٣) سورة البقرة ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات ٨ ٩. (٤) سورة يوسف ١١١.

جوزي مثل جزائهم ، ليحذر أن يعمل مثل أعمال الكفار ، وليرغب في أن يعمل مثل أعمال المؤمنين إتباع الأنبياء قال تعالى : ﴿ قد خلت من قبلكم سنن فسيسروا في الأرض فانسظروا كيف كان عاقبة المكذبين ﴾(١) وقال تعالى : ﴿ وَإِنْ كادوا ليستفزونك من الأرض ليخرجوك منها وإذاً لا يلبثون خلافك إلا قليلا سنة من قد أرسلنا قبلك من رسلنا ولا تجد لسنتنا تحويلًا ﴾(٢)وقال تعالى : ﴿ لئن لم ينته المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينـة لنغرينـك بهم ثم لا يجاورونك فيها إلا قليلا ملعونين أينها ثقفوا أخذوا وقتلوا تقتيلا سنة الله في الندين خلوا من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلا ﴾ (٣) وهذه الآية أنزلها الله قبل الأحزاب وظهور الإسلام وذل المنافقين ، فلم يستطيعوا أن يظهروا بعد هذا ما كانوا يظهرونه قبل ذلك قبل بدر وبعدها ، وقبل أحد وبعدها فأخفوا النفاق وكتموه ، فلهذا لم يقتلهم النبي ﷺ .

وبهذا يجيب من لم يقتل الزنادقة ويقول إذا أخفوا زندقتهم لم يمكن قتلهم ، ولكن إذا أظهروها قتلوا بهـذه الآية بقـوله: ﴿ ملعـونين أينـما تُقفُوا أخـذوا وقتلوا تقتيلًا سنة الله في الذين خلوا من قبل ولن تجد لسنة الله تبديـ لل ﴿ ( ٤ ) .

قال قتادة : ذكر لنا المنافقين كانوا يظهرون ما في أنفسهم من النفاق فأوعدهم الله بهـذه الآية . فلما أوعـدهم بهذه الآيـة أسروا ذلـك وكتموه سنـة الله النَّذين خلوا من قبل يقـول هكذا سنـة الله فيهم إذا أظهروا النفـاق ، قال مقـاتل بن حيان قوله : ﴿ سنة الله في الـذين خلوا من قبل ﴾ (٥) يعني كما قتل أهل بدر وأسروا فذلك قوله : ﴿ سنة الله في الذين خلوا من قبل ﴾ .

#### النفاق على ثـلاثة أوجه

قال السدي : كان النفاق على ثلاثة أوجه نفاق مثل نفاق عبد الله بن أبي

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ١٣٧. (٣) سورة الأحزاب ٦٠ ـ ٦٢. (٥) سورة الأحزاب ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء ٧٦ ـ ٧٧. (٤) سورة الأحزاب ٦٦ - ٦٢

وعبد الله بن نفيل ومالك بن داعس فكان هؤلاء وجوهاً من وجوه الأنصار ، فكانوا يستحبون أن يأتوا الزنا يصونون بذلك أنفسهم والذين في قلوبهم مرض ، قال الزناة إن وجدوه عملوا به وإن لم يجدوه لم يتبعوه ، ونفاق يكابرون النساء مكابرة ، وهم هؤلاء الذين يجلسون على الطريق ثم قال ملعونين ، ثم فصلت الآية ﴿أَيْهِمنا تُقفوا ﴾ يعملون هذا العمل مكابرة النساء .

قال السدي : هذا حكم في القرآن ليس يعمل به لو أن رجلًا أو أكثر من ذلك اقتصوا أثر امرأة فغلبوها على نفسها ففجروا بها ، كان الحكم فيهم غير الجلد ، والرجم أن يؤخذوا فتضرب أعناقهم .

قال السدي : قوله (سُنْةَ) ، كذلك كان يفعل بمن مضى من الأمم قال : فمن كابر امرأة على نفسها فقتل فليس على قاتله دية لأنه مكابر .

قلت هذا على وجهين: أحدهما: أن يقتل دفعاً لصوله عنها مثل أن يقهرها فهذا دخل في قوله: من قتل دون حرمته فهو شهيد. وهذه لها أن تدفعه بالقتل لكن إذا طاوعت ففيه نزاع وتفصيل. وفيه قضيتان عن عمر وعلي معروفتان، وأما إذا فجر بها مستكرها، ولم تجد من يعينها عليه فهؤلاء نوعان أحدهما: أن يكون له شوكة كالمحاربين لأخذ المال وهؤلاء محاربون للفاحشة فيقتلوا.

قال السُّدِّي: قد قاله غيره وذكر أبو اللوبي أن هذه جرت عنده ورأى أن هؤلاء أحق بأن يكونوا محاربين. والثاني: أن لا يكونوا ذوي شوكة ، بل يفعلون ذلك غيلة واحتيالاً ، حتى إذا صارت عندهم المرأة أكرهوها ، فهذا المحارب غيلة ، كما قال السدي: يقتل أيضاً وإن كانوا جماعة في المصر فهم كالمحاربين في المصر ، وهذه المسائل لها مواضع أخر.

#### سنة الله في خلقه

والمقصود أن الله أخبر أن سنته لن تبدل ولن تتحول ، وسنته عادته التي

يسوي فيها بين الشيء وبين نظيره الماضي ، وهذا يقتضي أنه سبحانه يحكم في الأمور المتماثلة بأحكام متماثلة ، ولهذا قال : ﴿ أكفاركم خير من أولئكم ﴾ (١) وقال : ﴿ احشروا المذين ظلموا وأزواجهم ﴾ (٢) أي أشباههم ونظراءهم وقال : ﴿ وإذا النفوس زوجت ﴾ (٣) قرن النظير بنظيره ، وقال تعالى : ﴿ أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم ﴾ (٤) وقال : ﴿ قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبدا ﴾ (٥) وقال : ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعدً لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً ذلك الفوز العظيم ﴾ (٢) .

فجعل التابعين لهم بإحسان ؛ مشاركين لهم فيما ذكر من الرضوان والجنة وقد قال تعالى : ﴿ والذين آمنوا من بعد وهاجروا وجاهدوا معكم فأولئك منكم ﴾ (٧) وقال تعالى . ﴿ والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا ربنا إنك رءوف رحيم ﴾ (٩) وقال تعالى : ﴿ وآخرين منهم لما يلحقوا بهم وهو العرين الحكيم ﴾ (٩) فمن اتبع السابقين الأولين كان منهم وهم خير الناس بعد الأنبياء ، فإن أمة محمد خير أمة أخرجت للناس وأولئك خير أمة محمد كما ثبت في الصحاح من غير وجه أن النبي على قال: «خير القرون القرن الذي بعثت فيهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم» ولهذا كان معرفة أقوالهم في العلم والدين وأعمالهم خيراً وأنفع من معرفة أقوال المتأخرين وأعمالهم في جميع علوم الدين وأعماله ، كالتفسير وأصول الدين وفروعه والزهد والعبادة والأخلاق والجهاد وغير

(٧) سورة الأنفال ٧٥.

<sup>(</sup>١) سورة القمر ٤٣. (٤) سورة البقرة ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات ٢٢. (٥) سورة الممتحنة ٤. (٨) سورة الحشر ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة التكوير ٧. (٦) سورة التوبة ١٠١. (٩) سورة الجمعة ٣.

ذلك ، فإنهم أفضل ممن بعدهم ، كما دل عليه الكتاب والسنة . فالاقتداء بهم خير من الاقتداء بمن بعدهم ومعرفة إجماعهم ونزاعهم في العلم والدين خير وأنفع من معرفة ما يذكر من إجماع غيرهم وتنازعهم .

وذلك أن إجماعهم لا يكون إلا معصوماً ، وإذا تنازعوا فالحق لا يخرج عنهم فيمكن طلب الحق في بعض أقاويلهم ولا يحكم بخطأ قول من أقوالهم حتى يعرف دلالة الكتاب والسنة على خلافة قال تعالى : ﴿ أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً ﴾(١).

## من أخطاء المتأخرين

وأما المتأخرون الذين لم يتحروا متابعتهم وسلوك سبيلهم ولا لهم خبرة بأقوالهم وأفعالهم ، بل هم في كثير مما يتكلمون به في العلم ، ويعلمون به ولا يعرفون طريق الصحابة والتابعين في ذلك من أهل الكلام والرأي والزهد والتصوف .

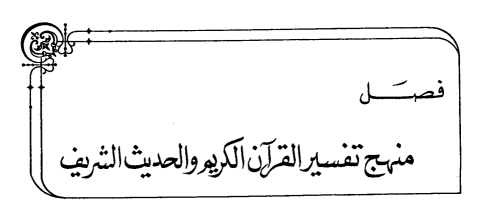
فهؤلاء تجد عمدتهم في كثير من الأمور المهمة في الدين ، إنما هو على يظنونه من الإجماع وهم لا يعرفون في ذلك أقوال السلف البتة ، أو عرفوا بعضها ولم يعرفوا سائرها ، فتارة يحلون الإجماع ولا يعلمون إلا قولهم وقول من ينازعهم من الطوائف المتأخرين طائفة أو طائفتين أو ثلاث ، وتارة عرفوا أقوال بعض السلف والأول كثير في مسائل أصول الدين وفروعه ، كما تجد كتب أهل الكلام مشحونة بذلك ، يحلون إجماعاً ونزاعاً ولا يعرفون ما قال السلف في ذلك البتة ، بل قد يكون قول السلف خارجاً عن أقوالهم .

كما تجد في ذلك مسائل أقوال الله وأفعاله وصفاته ، مثل مسألة القرآن

<sup>(</sup>١) سورة النساء ٥٩.

والرؤية والقدر وغير ذلك ، وهم إذا ذكروا إجماع المسلمين ، ولم يكن لهم علم بهذا الاجماع فإنه لو أمكن العلم بإجماع المسلمين لم يكن هؤلاء من أهل العلم بهذا الاجماع فإنه لعدم علمهم بأقوال السلف ، فكيف إذا كان المسلمون يتعذر القطع بإجماعهم في مسائل النزاع بخلاف السلف ، فإنه يمكن العلم بإجماعهم كثيراً ، وإذا ذكروا نزاع المتأخرين لم يكن بمجرد ذلك أن يجعل هذه من مسائل الاجتهاد التي يكون كل قول من تلك الأقوال سائغاً لم يخالف إجماعاً لأن كثيراً من أصول المتأخرين عدث مبتدع في الاسلام ، مسبوق بإجماع السلف على خلاف ، والنزاع الحادث بعد إجماع السلف خطأ قطعاً ، كخلاف الخوارج والرافضة والقدرية والمرجئة ، عن قد اشتهرت لهم أقوال خالفوا فيها النصوص المستفيضة المعلومة ، وإجماع الصحابة بخلاف ما يعرف من نزاع السلف ، فإنه لا يمكن أن يقال إنه خلاف الإجماع ، وإنما يرد بالنص ، وإذا قيل قد أجمع التابعون على أحد قوليهم فارتفع النزاع ، فمثل هذا مبني على مقدمتين : إحداهما : العلم بأنه لم يبق في الأمة من يقول بقول الآخر ، وهذا متعذر .

الثاني: أن مثل هذا هل يرفع النزاع في قول مشهور، فنزاع السلف يمكن القول به إذا كان معه حجة ولم يرد نص على خلافه، ونزاع المتأخرين لا يمكن هذا [أي القول به]، لأن كثيراً منه قد تقدم الإجتماع على خلافه، كما دلت النصوص على خلافه. ومخالفة إجماع السلف خطأ قطعاً، وأيضاً فلم يبق مسألة في الدين إلا وقد تكلم فيها السلف، فلا بد أن يكون لهم قول يخالف ذلك القول أو يوافقه. وقد بسطنا في غير هذا الموضع أن الصواب في أقوالهم أكثر وأحسن، وأن خطأهم أخف من خطأ المتأخرين، وأن المتأخرين أكثر خطأ وأفحش، وهذا في جميع علوم الدين، ولهذا أمثلة كثيرة يضيق هذا الموضع عن استقصائها، والله سبحانه أعلم.



ومما ينبغي أن يعلم أن القرآن والحديث إذا عرف تفسيره من جهة النبي لم يحتج في ذلك إلى أقوال أهل اللغة ، فإنه قد عرف تفسيره ، وما أريد بذلك من جهة النبي على لم يحتج في ذلك إلى الاستدلال بأقوال أهل اللغة ولا غيرهم ، ولهذا قال الفقهاء : الأسماء ثلاثة أنواع : نوع يعرف حده بالشرع كالصلاة والزكاة ، ونوع يعرف حده باللغة كالشمس والقمر ، ونوع يعرف حده بالعرف كلفظ القبض ولفظ المعروف في قوله : ﴿ وعاشر وهن بالمعروف ﴾(١).

وكان من أعظم ما أنعم الله به عليهم اعتصامهم بالكتاب والسنة ، فكان من الأصول المتفق عليها بين الصحابة والتابعين لهم بإحسان ، أنه لا يقبل من أحد قط أن يعارض القرآن لا برأيه ولا ذوقه ولا معقوله ولا قياسه ولا وجده ، فإنهم ثبت عنهم بالبراهين القطعيات والأيات البينات ، أن الرسول جاء بالهدى ودين الحق ، وأن القرآن يهدي للتي هي أقوم ، فيه نبأ من قبلهم ، وخبر ما بعدهم ، وحكم ما بينهم ، هو الفصل ليس بالهزل من تركه من جبار قصمه الله ، ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله ، هو حبل الله المتين وهو الذكر الحكيم ، وهو الصراط المستقيم ، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء ، ولا تلتبس به الألسن ، فلا يستطيع أن يزيغه إلى هواه ولا يحرف به لسانه ، ولا يخلق عن كثرة الترداد ، فإذا ردد مرة بعد مرة لم يخلق ولم يمل كغيره من الكلام ، لا تنقضي

عجائبه ، ولا تشبع منه العلماء ، من قال به صدق ، ومن عمل به أجر ، ومن حكم به عدل ، ومن دعى إليه هدي إلى صراط مستقيم .

# منهج السلف في نفسير القرآن الكريم

فكان القرآن هو الإمام الذي يقتدى به ، ولهذا لا يوجد في كلام أحد من السلف أنه عارض القرآن بعقل ورأي وقياس ، ولا بذوق ووجد ومكاشفة ، ولا قال قط قد تعارض في هذا العقل والنقل فضلاً عن أن يقول ، فيجب تقديم العقل والنقل يعني القرآن والحديث ، وأقوال الصحابة والتابعين إما أن يفوض وإما أن يؤول . ولا فيهم من يقول أن ذوقاً أو وجداً أو مخاطبة أو مكاشفة تخالف القرآن والحديث ، فضلاً عن أن يدعي أحدهم أنه يأخذ من حيث يأخذ الملك الذي يأتي الرسول ، وأنه يأخذ من ذلك المعدن علم التوحيد ، والأنبياء كلهم يأخذون عن مشكاته ، أو يقول الولي أفضل من النبي ، ونحو ذلك من مقالات أهل الإلحاد ، فإن هذه الأقوال لم تكن حدثت بعد في المسلمين . وإنما يعرف مثل هذه إما من ملاحدة اليهود والنصارى ، فإن فيهم من يجوز أن غير النبي أفضل من النبي ، كما قد يقوله في الحواريين ، فإنهم عندهم رسل ، وهم بقولون أفضل من النبي ، كما قد يقوله في الحواريين ، فإن سموهم أنبياء بقولون أفضل من داود وسليمان بل ومن إبراهيم وموسى ، وإن سموهم أنبياء بلا أمثال هذه الأمور .

ولم يكن السلف يقبلون معارضة الآية إلا بآية أخرى تفسرها وتنسخها ، أو بسنة الرسول على تفسرها و تنسخها ، فإن سنة رسول الله على تبين القرآن وتدل عليه وتعبر عنه ، وكانوا يسمونه ما عارض الآية ناسخاً لها ، فالنسخ عندهم اسم عام لكل ما يرفع دلالة الآية على معنى باطل ، وإن كان ذلك المعنى لم يرد بها ، وإن كان لا يدل على ظاهر الآية بل قد(۱) وقد فهمه منها قوم فيسمون ما رفع ذلك الإبهام والأفهام نسخاً (۱) هذه التسمية لا تؤخذ عن كل واحد منهم وأصل ذلك (۱) الشيطان ثم يحكم الله آياته ، فها ألقاه الشيطان في الأذهان من ظن دلالة الآية على معنى لم يدل عليه سمى هؤلاء ما يرفع ذلك الظن

نسخاً ، كما سموا قوله : ﴿ فاتقوا الله ما استطعتم ﴾ (١) ناسخاً لقوله : ﴿ إِن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ﴾ وأمثال ذلك مما ليس هذا موضع بسطه .

إذ المقصود أنهم كانوا متفقين على أن القرآن لا يعارضه إلا قرآن لا رأي ومعقول وقياس ، ولا ذوق ووجد وإلهام ومكاشفة .

## بدعة الخوارج

وكانت البدع الأولى مثل بدعة الخوارج ، إنما هي من سوء فهمهم للقرآن لم يقصدوا معارضته ، لكن فهموا منه ما لم يدل عليه ، فظنوا أنه يوجب تكفير أرباب الذنوب ، إذ كان المؤمن هو البر التقي قالوا : فمن لم يكن براً تقياً فهو كافر وهو مخلد في النار ، ثم قالوا : وعثمان وعليّ ومن والاهما ليسوا بمؤمنين ، لأنهم حكموا بغير ما أنزل الله . فكانت بدعتهم لها مقدمتان ، الواحدة : أن من خالف القرآن بعمل أو برأي أخطأ فيه فهو كافر .

والثانية: أن عثمان وعلياً ومن والاهما كانوا كذلك ، ولهذا يجب الاحتراز من تكفير المسلمين بالذنوب والخطايا ، فإنه أول بدعة ظهرت في الاسلام ، فكفر أهلها المسلمين واستحلوا دماءهم وأموالهم ، وقد ثبت عن النبي على الأحاديث الصحيحة في ذمهم والأمر بقتالهم .

قال الإمام أحمد بن حنبل رضي الله عنه: صح فيهم الحديث من عشرة أوجه. ولهذا قد أخرجها مسلم في صحيحه، وأفرد البخاري قطعة منها، وهم مع هذا الذم إنما قصدوا اتباع القرآن، فكيف بمن يكون بدعته معارضة القرآن والإعراض عنه، وهو مع ذلك يكفر المسلمين كالجهمية.

<sup>(</sup>١) سورة التغابن ١٦. (٢) سورة البقرة ٢٨٤.

## بدعة التشيع

ثم الشيعة لما حدثوا لم يكن الذي ابتدع التشيع قصده الدين، بل كان غرضه فاسداً، وقد قيل إنه كان منافقاً زنديقاً، فأصل بدعتهم مبنية على الكذب على رسول الله على وتكذيب الأحاديث الصحيحة، ولهذا لا يوجد في فرق الأمة من الكذب أكثر مما يوجد فيهم بخلاف الخوارج فإنه لا يعرف فيهم من يكذب.

#### روايات الشيعة

( والشيعة ) لا يكاد يوثق برواية أحد منهم من شيوخهم لكثرة الكذب فيهم ، ولهذا أعرض عنهم أهل الصحيح فلا يروي البخاري ومسلم أحاديث علي إلا عن أهل بيته كأولاده مثل الحسن والحسين ، ومثل محمد بن الحنفية ، وكاتبه عبيد الله بن أبي رافع أو أصحاب ابن مسعود وغيرهم مثل عبيدة السلماني ، والحرث التيمي ، وقيس بن عباد ، وأمثالهم . إذ هؤلاء صادقون فيها يروونه عن علي ، فلهذا أخرج أصحاب الصحيح حديثهم .

### نشأة الخوارج والشيعة

وهاتان الطائفتان الخوارج والشيعة ؛ حدثوا بعد مقتل عثمان ، وكان المسلمون في خلافة أبي بكر وعمر وصدراً من خلافة عثمان في السنة الأولى من ولايته ، متفقين لا تنازع بينهم ، ثم حدث في أواخر خلافة عثمان أمور أوجبت نوعاً من التفرق ، وقام قوم من أهل الفتنة والظلم فقتلوا عثمان فتفرق المسلمون بعد مقتل عثمان .

ولما اقتتل المسلمون بصفين واتفقوا على تحكيم حكمين خرجت الخوارج على أمير المؤمنين على بن أبي طالب وفارقوه وفارقوا جماعة المسلمين إلى مكان يقال له حروراء، فكف عنهم أمير المؤمين وقال: لكم علينا أن لا نمنعكم حقكم من الفيء. ولا نمنعكم المساجد إلى أن استحلوا دماء المسلمين وأموالهم، فقتلوا عبد الله بن حباب، وأغاروا على سرح المسلمين،

فعلم على أنهم الطائفة التي ذكرهم رسول الله على حيث قال: « يحقر أحدكم صلاته من صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم يقرءون القرآن لا يجاوز حناجرهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية ، آيتهم فيهم رجل مخدج اليد عليها بضعة عليها شعرات » .

وفي رواية: «يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان » فخطب الناس وأخبرهم بما سمع من رسول الله على وقال: هم هؤلاء القوم، قد سفكوا الدم الحرام وأغاروا على سرح الناس فقاتلهم، ووجد العلامة بعد أن كاد لا يوجد فسجد لله شكراً.

#### طوائف الشيعة

وحـدث في أيامـه الشيعة ، لكن كـانـوا مختفـين بقـولهم لا يـظهـرونـه لعـلي وشيعته ، بل كانوا ثلاثة طوائف .

طائفة تقول: أنه إله ، وهؤلاء لما ظهر عليهم أحرقهم بالنار ، وخد لهم أخاديد عند باب مسجد بني كنده وقيل إنه أنشد:

لما رأيت الأمر أمراً منكراً أجبت ناري ودعوت قنبرا

وقد روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس قال: أي علي بزنادقة فحرقهم بالنار. ولو كنت أنا لم أحرقهم لنهى النبي الله عناقهم لقوله: « من بدل دينه فاقتلوه » .

وهـذا الذي قاله ابن عباس ، هو مـذهب أكـثر الفقهاء ، وقـد روى أنـه أجلهم ثلاثاً .

( والثانية ) السمابة وكان قد بلغه عن أبي السموداء أنه كان يسب أبا بكر وعمر فطلبه ، قيل إنه طلبه ليقتله فهرب منه .

( والشالثة ) المفضلة الذين يفضلونه على أبي بكر وعمر ، فتواتر عنه أنه

قال : خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر وعمر .

وروى ذلك البخاري في صحيحه عن محمد بن الحنفية أنه سأل أباه : من 'خير الناس بعد رسول الله على ؟ فقال : أبو بكر . ثم من ؟ قال : عمر .

#### الشيعة الأولى

وكانت الشيعة الأولى لا يتنازعون في تفضيل أبي بكر وعمر ، وإنما كان للنزاع في علي وعثمان ، ولهذا قال شريك بن عبد الله : إن أفضل ألناس بعد رسول الله على أبو بكر وعمر . فقيل له : تقول هذا وأنت من الشيعة . فقال : كل الشيعة كانوا على هذا وهو الذي قال هذا علي أعلى أعواد منبره أفتكذبه فيا قال ، ولهذا قال سفيان الثوري : من فضّل علياً على أبي بكر وعمر فقد أزرى بالمهاجرين والأنصار . وما أرى يصعد له إلى الله عز وجل عمل، وهو كذلك رواه أبو داود في سننه وكأنه يعرض بالحسن بن صالح بن حي فإن الزيدية الصالحة وهم أصلح طوائف الزيدية ينسبون إليه .

ولكن الشيعة لم يكن لهم في ذلك الزمان جماعة المسلمين ولا إمام ولا دار ولا سيف يقاتلون به المسلمين ، وإنما كان هذا للخوارج تميزوا بالإمام والجماعة والدار ، وسموا دارهم دار الهجرة ، وجعلوا دار المسلمين دار كفر وحرب .

وكلا للطائفتين تبطعن بل تكفر ولاة المسلمين ، وجمهور الخوارج يكفرون عثمان وعلياً ومن تبولاهما ، والرافضة يلعنون أبا بكر وعمر وعثمان ومن تولاهما ، ولكن الفساد الظاهر كان في الخوارج من سفك الدماء . وأخذ الأموال والخروج بالسيف ، فلهذا جاءت الأحاديث الصحيحة بقتالهم والأحاديث في ذمهم ، والأمر بقتالهم كثيرة جداً وهي متواترة عند أهل الحديث ، مثل أحاديث الرؤية وعذاب القبر وفتنه ، وأحاديث الشفاعة والحوض .

# ذمُّ القدرية والمرجئة

( وقد رويت أحاديث في ذم القدرية والمرجئة ) روى بعضها أهل السنن ،

كأبي داود وابن ماجه ، وبعض الناس يثبتها ويقويها ، ومن العلماء من طعن فيها وضعفها ، ولكن الذي ثبت في ذم القدرية ونحوهم هو عن الصحابة كابن عمر وابن عباس .

#### نشأة الرافضة

( وأما لفظ الرافضة ) فهذا اللفظ أول ما ظهر في الإسلام لما خرج زيد بن على بن الحسين في أوائل المائة الثانية في خلافة هشام بن عبد الملك واتبعه الشيعة ، فسئل عن أبي بكر وعمر فتولاهما وترحم عليهما فرفضه قوم ، فقال : رفضتموني رفضتموني . فسموا الرافضة ، فالرافضة تتولى أخاه أبا جعفر محمد بن علي زيديه ، والزيدية يتولون وينسبون إليه ، ومن حينئذ انتمت الشيعة إلى زيدية ، والرافضة إمامية .

#### نشأة القدرية والمجبرة

(ثم في آخر عصر الصحابة حدثت القدرية) وأصل بدعتهم كانت من عجز عقولهم عن الإيمان بقدر الله ، والإيمان بأمره ونهيه ووعده ووعيده ، وظنوا أنه أن ذلك ممتنع ، وكانوا قد آمنوا بدين الله وأمره ونهيه ووعده ووعيده ، وظنوا أنه إذا كان كذلك لم يكن قد علم قبل الأمر من يطيع ومن يعصي ، لأنهم ظنوا أن من علم ما سيكون لم يحسن منه أن يأمر ، وهو يعلم أن المأمور يعصيه ولا يطيعه ، وظنوا أيضاً أنه إذا علم أنهم يفسدون لم يحسن أن يخلق من يعلم أنه يفسد ، فلما بلغ قولهم بإنكار القدر السابق للصحابة ، أنكروا إنكاراً عظيماً وتبرءوا منهم ، حتى قال عبد الله بن عمر : أخبر أولئك أني برىء منهم وأنهم مني برآء ، والذي يحلف به عبد الله بن عمر : لو أن لأحدهم مثل أحد ذهباً فأنفقه ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر ، وذكر عن أبيه حديث جبريل ، وهذا أول حديث في صحيح مسلم ، وقد أخرجه البخاري ومسلم من طريق أبي أول حديث في صحيح مسلم ، وقد أخرجه البخاري ومسلم من طريق أبي

ثم كثر الخوض في القدر ، وكان أكثر الخوض فيه بالبصرة والشام ، وبعضه في المدينة ، فصار مقتصدوهم وجمهورهم يقرون بالقدر السابق وبالكتاب المتقدم ، وصار نزاع الناس في الإرادة وخلق أفعال العباد ، فصاروا في ذلك حزبين . النفاة يقولون : لا إرادة إلا بمعنى المشيئة وهو لم يرد إلا ما أمر به ولم يخلق شيئاً من أفعال العباد . وقابلهم الخائضون في القدر من المجبرة مثل الجهم بن صفوان وأمثاله ، فقالوا ليست الإرادة إلا بمعنى المشيئة ، والأمر والنهي لا يستلزم إرادة ، وقالوا العبد لا فعل له البتة ولا قدرة بل الله هو الفاعل القادر فقط وكان جهم مع ذلك ينفي الأسهاء والصفات ، يذكر عنه أنه قال : لا يسمى الله شيئاً ولا غير ذلك من الأسهاء التي تسمى بها العباد إلا القادر فقط ، لأن العبد ليس بقادر .

وكانت الخوارج قد تكلموا في تكفير أهل الذنوب من أهل القبلة ، وقالوا إنهم كفار مخلدون في النار ، فخاض الناس في ذلك وخاض في ذلك القدرية بعد موت الحسن البصري ، فقال عمرو بن عبيد وأصحاب لا هم مسلمون ولا كفار ، بل لهم منزلة بين المنزلتين ، وهم مخلدون في النار ، فوافقوا الخوارج على أنهم مخلدون ، وعلى أنه ليس معهم من الإسلام والإيمان شيء ، ولكن لم يسموهم كفاراً واعتزلوا حلقة أصحاب الحسن البصري مثل قتادة وأيوب السختياني وأمثالها .

فسموا معتزلة من ذلك الوقت بعد موت الحسن وقيل : إن قتادة كان يقول أولئك المعتزلة .

## الأسهاء والأحكام

وتنازع الناس في الأسماء والأحكام ، أي في أسماء الدين مثل مسلم ومؤمن وكافر وفاسق ، وفي أحكام هؤلاء في الدنيا والآخرة، فالمعتزلة وافقوا الخوارج على حكمهم في الآخرة دون الدنيا ، فلم يستحلوا من دمائهم وأموالهم ما استحلته

الخوارج ، وفي الأسماء أحدثوا المنزلة بين المنزلتين ، وهذه خاصة المعتزلة التي النفردوا فيها وسائر أقوالهم قد شاركهم فيها غيرهم .

( وحدثت المرجئة ) وكان أكثرهم من أهل الكوفة ولم يكن أصحاب عبد الله من المسرجئة ، ولا إبراهيم النخعي وأمثاله ، فصاروا نقيض الخوارج والمعتزلة ، فقالوا : إن الأعمال ليست من الإيمان .

وكانت هذه البدعة أخف البدع ، فإن كثيراً من النزاع فيها نزاع في الإسم واللفظ دون الحكم ، إذ كان الفقهاء الذين يضاف إليهم هذا القول مثل حماد بن أبي سليمان وأبي حنيفة وغيرهما هم مع سائر أهل السنة متفقين على أن الله بعذب من يعذبه من أهل الكبائر بالنار ثم يخرجهم بالشفاعة كما جاءت الأحاديث الصحيحة بذلك ، وعلى أنه لا بد في الإيمان أن يتكلم بلسانه ، وعلى أن الأعمال المفروضة واجبة وتاركها مستحق للذم والعقاب ، فكان في الأعمال هل هي من الإيمان وفي الاستثناء ونحو ذلك ، وعامته نزاع لفظي ، فإن الإيمان إذا أطلق دخلت فيه الأعمال لقول النبي ﷺ: « الإيمان بضع وستون شعبة أو بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذي عن الطريق . والحياء شعبة من الإيمان » وإذا عطف عليه العمل كقوله : ﴿ إِنْ الذين آمنوا وعملوا الصالحات ﴾(١) فقد ذكر مقيداً بالعطف فهنا قد يقال الأعمال دخلت فيه وعطفت عطف الخاص على العام ، وقد يقال لم تدخل فيه ، ولكن مع العطف كما في اسم الفقير والمسكين إذا أفرد أحدهما تناول الآخر ، وإذا عطف أحدهما على الآخر فهما صنفان كما في آية الصدقات كقوله: ﴿ إنما الصدقات للفقراء والمساكين ﴾ (٢) وكما في آية الكفارة كقوله: ﴿ فكفارته إطعام عشرة مساكين ﴾(٣). وفي قوله : ﴿ وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم ﴾(٤)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢٧٧. (٣) سورة المائدة ٨٩.

 <sup>(</sup>۲) سورة التوبة ٦٠.
 (٤) سورة البقرة ٢٧.

، فالفقير والمسكين شيء واحد ، وهذا التفصيل في الإيمان هو كذلك في لفظ البر والتقوى والمعروف ، وفي الإثم والعدوان والمنكر تختلف دلالتها في الإفراد والإقتران لمن تدبر القرآن ، وقد بسط هذا بسطاً كبيراً في الكلام على الإيمان وشرح حديث جبريل الذي فيه بيان أن الإيمان أصله في القلب . وهو الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله كما في المسند عن النبي في الحديث الصحيح : « ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا وهي القلب » فإذا كان الإيمان في القلب ، فقد صلح القلب فيجب أن يصلح سائر الجسد ، فذلك هو ثمرة ما في القلب ، فلهذا قال بعضهم : الأعمال ثمرة الإيمان ، وصحته لما كانت لازمة لصلاح القلب دخلت بعضهم : الأعمال ثمرة الإيمان ، وصحته لما كانت لازمة لصلاح القلب دخلت رموا بالإرجاء من الأكابر مثل : طلق بن حبيب وإبراهيم التيمي ونحوهما كان إرجاؤهم من هذا النوع .

#### الاستثناء في الإيمان

( وكانوا أيضاً ) لا يستثنون في الإيمان ، وكانوا يقولون الإيمان هو الإيمان الموجود فينا ، ونحن نقطع بأنا مصدقون ، ويرون الاستثناء شكا ، وكان عبد الله بن مسجود وأصحابه يستثنون ، قد روى في حديث أنه رجع عن ذلك لما قال له بعض أصحاب معاذ ما قال . لكن أحمد أنكر هذا وضعف هذا الحديث وصار الناس في الاستثناء على ثلاثة أقوال :

قول : إنه يجب الاستثناء ومن لم يستثن كان مبتدعاً .

وقول : إن الاستثناء محظور فإنه يقتضى للشك في الإيمان .

والقول الثالث أوسطهما وأعدلها أنه يجوز الاستثناء باعتبار ، وتركه باعتبار . فإذا كان مقصوده إني لا أعلم إني قائم في كل ما أوجب الله علي وأنه يقبل أعمالي ليس مقصوده الشك فيما في قلبه ، فهذا استثناؤه حسن وقصده أن لا

يزكي نفسه وأن لا يقطع بأنه عمل عملاً كها أمره فقبل منه والذنوب كثيرة والنفاق مخوف على عامة الناس، قال ابن أبي مليكة: أدركت ثلاثين من أصحاب محمد كلهم يخاف النفاق على نفسه، لا يقول واحد منهم أن إيمانه كإيمان جبريل وميكائيل، والبخاري في أول صحيحه بوّب أبواباً في الإيمان والرد على المرجئة، وقد ذكر بعض من ضعف في هذا الباب من أصحاب أبي حنيفة قال: وأبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد كرهوا أن يقول الرجل: إيماني كإيمان جبريل وميكائيل، قال محمد: لأنهم أفضل يقيناً. أو إيماني كإيمان جبريل وأبو كإيمان هذا، ولكن يقول: آمنت بما آمن به جبريل وأبو بكر.

وأبو حنيفة وأصحابه لا يجوزون الاستثناء في الإيمان بكون الأعمال منه وينذمون المرجئة عندهم الذين لا يوجبون الفرائض ولا اجتناب المحارم بل يكتفون بالإيمان ، وقد علل تحريم الاستثناء فيه بأنه لا يصح تعليقه على الشرط ، لأن المعلق على الشرط لا يوجد إلا عند وجوده ، كما قالوا في قوله : أنت طالق إن شاء الله ، فإذا علق الإيمان بالشرط كسائر المعلقات بالشرط لا يحصل إلا عند حصول الشرط . قالوا : وشرط المشيئة الذي يترجاه القائل لا يتحقق حصوله إلى يوم القيامة ، فإذا علق العزم بالفعل على التصديق والإقرار فقد ظهرت المشيئة وصح العقد فلا معنى للاستثناء ، ولأن الاستثناء عقيب الكلام يرفع الكلام فلا يبقى الإقرار بالإيمان والعقد مؤمناً ، وربما يتوهم هذا القائل القارن بالاستثناء على الإيمان بقاء التصديق ، وذلك يزيله .

(قلت) فتعليلهم في المسألة إنما يتوجه فيمن يعلق إنشاء الإيمان على المشيئة ، كالذي يريد الدخول في الاسلام فيقال له آمن فيقول: أنا أومن إن شاء الله ، أو آمنت إن شاء الله ، أو أسلمت إن شاء الله ، أو أشهد إن شاء الله أن لاإله إلا الله وأشهد إن شاء الله أن محمداً رسول الله ، والذين استثنوا من السلف والخلف لم يقصدوا في الانشاء وإنما كان استثناؤهم في إخباره عما قد

حصل له من الإيمان فاستثنوا ، إما أن الإيمان المطلق يقتضي دخول الجنة وهم لا يعلمون الخاتمة ، كأنه إذا قيل للرجل أنت مؤمن ، قيل له أنت عند الله مؤمن من أهل الجنة ، فيقول : أنا كذلك إن شاء الله ، أو لأنهم لا يعرفون أنهم أتوا بكمال الإيمان الواجب ، ولهذا كان من جواب بعضهم إذا قيل له أنت مؤمن أمنت بالله وملائكته وكتبه فيجزم بهذا ولا يعلقه ، أو يقول إن كنت تريد الإيمان الذي يعصم دمي ومالي فأنا مؤمن ، وإن كنت تريد قوله : ﴿ إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آباته زادتهم إيماناً وعلى ربهم يتوكلون الذين يقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون أولئك هم المؤمنون حقاً ﴾(١).

وقوله: ﴿ إنما المؤمنون اللذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله أولئك هم الصادقون (٢) فأنا مؤمن إن شاء الله ، وأما الاستثناء لم يستثن فيه أحد ولا شرع الاستثناء فيه بل كل من آمن وأسلم جزماً بلا تعليق .

فتبين أن النزاع في المسألة قد يكون لفظياً ، فإن الذي حرمه هؤلاء غير اللذي استحسنه وأمر به أولئك ، ومن جزم جزم بما في قلبه من الحال ، وهذا حق لا ينافي تعليق الكمال والعاقبة ، ولكن هؤلاء عندهم الأعمال ليست من لإيمان فصار الإيمان هو الإسلام عند أولئك.

# مذهب أهل الحديث في الإستثناء

( والمشهور عند أهل الحديث أنه لا يستثني في الإسلام ) وهـو المشهور عنـد أحمـد رضي الله عنه ، وقـد روى عنه فيـه الاستثنـاء كـما قـد بسط هـذا في شـرح حديث جبريل وغيره من نصوص الإيمان التي في الكتاب والسنة .

سورة الأنفال ٢ ـ ٣.
 سورة الحجرات ١٥.

(ولوقال الامرأته أنت طالق إن شاء الله) ففيه نزاع مشهور، وقد رجحنا التفصيل، وهو أن الكلام يراد به شيئان، يراد به إيقاع الطلاق تارة، ويراد به منع إيقاعه تارة، فإن كان مراده أنت طالق بهذا اللفظ فقوله: إن شاء الله مثل قوله: بمشيئة الله، وقد شاء الله الطلاق حين أتى بالتطليق فيقع، وإن كان قد علق لئلا يقع أو علق على مشيئة توجد بعد هذا لم يقع به الطلاق حتى يطلق بعد هذا، فإنه حينئذ شاء الله أن يطلق.

وقول من قال: المشيئة تنجزه ليس كها قال، بل نحن نعلم قطعاً أن للطلاق لا يقع إلا إذا طلقت المرأة، بأن يطلقها الزوج أو من يقوم مقامه من ولي أو وكيل، فإذا لم يوجد تطليق لم يقع طلاق قط، فإذا قال: أنت طالق إن شاء الله وقصد حقيقة التعليق لم يقع إلا بتطليق بعد ذلك، وكذلك إذا قصد تعليقه لئلا يقع الآن، وأما إن قصد إيقاعه الآن وعلته بالمشيئة توكيداً وتحقيقاً فهذا يقع به الطلاق.

# مبحث الاحكام في تعليق الإيمان على المشيئة

وما أعرف أحداً أنشأ الإيمان فعلقه على المشيئة فإذا علقه فإن كل مقصوده أنا مؤمن إن شاء الله أنا أومن بعد ذلك ، فهذا لم يصر مؤمناً مثل الذي يقال له : هل تصير من أهل دين الاسلام . فقال : أصير إن شاء الله ، فهذا لم يسلم ، بل هو باق على الكفر وإن كان قصده إني قد آمنت وإيماني بمشيئة الله صار مؤمناً ، لكن إطلاق اللفظ يحتمل هذا وهذا ، فلا يجوز إطلاق مثل هذا اللفظ في الإنشاء ، وأيضاً فإن الأصل أنه إنما يعلق بالمشيئة ما كان مستقبلاً ، فأما الماضي والحاضر فلا يعلق المشيئة ، والذين استثنوا في الإنشاء كما تقدم ، كيف وقد أمروا أن يقولوا ﴿ آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى الرسول إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب والأسباط (١) وقال تعالى : ﴿ آمن الرسول

١١) سورة البقرة ١٣٦.

بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله (١) فأخبر أنهم آمنوا ، فوقع الإيمان منهم قطعاً بلا استثناء .

وعلى كل أحد أن يقول: آمنا بالله وما أنزل إلينا كما أمر الله بلا استثناء ، وهذا متفق عليه بين المسلمين ما استثنى أحد من السلف قط في مثل هذا ، وإنما الكلام إذا أخبر عن نفسه بأنه مؤمن ، كما يخبر عن نفسه بأنه برّ تقى فيقول القائل له أنت مؤمن ، هو عندهم كقوله : هل أنت بر تقى ، فإذا قـال أنا بـر تقى فقد زكى نفسـه ، فيقول إن شـاء الله وأرجو أن أكـون كذلـك ، وذلك أن الإيمان التام يتعقبه قبول الله له وجزاؤه عليه وكتابة الملك له ، فالاستثناء يعود إلى ذلك لا إلى ما علمه هـ و من نفسه وحصـل واستقر ، فـإن هذا لا يصح تعليقه بالمشيئة ، بل يقال هذا حاصل بمشيئة الله وفضله وإحسانه ، وقوله فيه إن شاء الله بمعنى إذا شاء الله ، وذلك تحقيق لا تعليق ، والرجل قد يقول : والله ليكونن كذا إن شاء الله وهو جازم بأنه يكون ، فالمعلق هو الفعل كقوله: ﴿ لتدخلنُّ المسجد الحرام إن شاء الله ﴾ (٢) والله عالم بأنهم سيدخلونه ، وقد يقول الآدمي : لأفعلن كذا إن شاء الله وهو لا يجزم بأنه يقع لكن يرجوه ، فيقول يكون إن شاء الله ثم عزمه عليه قد يكون جازماً ولكن لا يجزم بوقوع المعزوم عليه ، وقد يكون العزم متردداً معلقاً بالمشيئة أيضاً ، ولكن متى كان المعزوم عليه معلقاً لزم تعليق بقاء العزم ، فإنه بتقدير أن تعليق العزم ابتداءً أو دواماً في مثل ذلك .

ولهـذا لم يحنث المطلق المعلق وحـرف أن لا يكون لا يبقى العـزم ، فـلا بـد إذا دخل على المـاضي صار مستقبـلاً تقول إن جـاء زيد كـان كذلـك ﴿ فإن آمنـوا عِمْلُ مَا آمنتم به فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما عليك البلاغ﴾ (٣)

وإذا أريــد المـاضي دخــل حـرف كــان كقـولــه : ﴿ إِنْ كُنتُم تحبُّـونَ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢٨٥ . (٢) سورة الفتح ٢٨ . (٣) سورة البقرة ١٣٧ .

فاتبعوني (١) فيفرق بين قوله: أنا مؤمن إن شاء الله وبين قوله: إن كان الله شاء إيماني . وكذلك إذا كان مقصوده إني لا أعلم بماذا يختم لي ، كما قيل لأي مسعود: إن فلاناً يشهد أنه مؤمن قال: فليشهد أنه من أهل الجنة ، فهذا مراده إذا شهد أنه مؤمن عند الله يموت على الإيمان . وكذلك إن كان مقصوده إن إيماني حاصل بمشيئة الله . ومن لم يستثن قال: أنا لا أشك في إيمان قلبي فلا جناح عليه إذا لم يزك نفسه ويقطع بأنه عامل كها أمر وقد تقبل الله عمله ، وإن لم يقل إن إيمان جبريل وأبي بكر وعمر ونحو ذلك من أقوال المرجئة ، كها كان مسعر بن كدام يقول: أنا لا أشك في إيماني .

قال أحمد: ولم يكن من المرجئة ، فإن المرجئة الذين يقولون الأعمال ليست من الإيمان وهو كان يقول: هي من الإيمان ، لكن أنا لا أشك في إيماني .

وكان الثوري يقـول لسفيان بن عيينـة : ألا تنهاه عن هـذا ، فإنهما من قبيلة واحدة ، وقد بسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن النزاع في هذا كان بين أهل العلم والدين من جنس المنازعة في كثير من الأحكام ، وكلهم من أهل الإيمان والقرآن .

## قول جهم بن صفوان في الإيمان

(وأما جهم) فكان يقول: إن الإيمان مجرد تصديق القلب، وإن لم يتكلم به، وهذا القول لا يعرف عن أحد من علماء الأئمة وأئمتها، بل أحمد ووكيع وغيرهما كفروا من قال بهذا القول، ولكن هو الذي نصره الأشعري وأكثر أصحابه، ولكن قالوا مع ذلك أن كل من حكم الشرع بكفره، حكمنا بكفره واستدللنا بتكفير الشارع له على خلو قلبه من المعرفة، وقد بسط الكلام على أقوالهم وأقوال غيرهم في الإيمان.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ٣١١.

والأصل الذي نشأ منه النزاع، اعتقاد من اعتقد أن من كان مؤمناً لم يكن معه شيء من الكفر والنفاق، وظن بعضهم أن هذا إجماع كها ذكر الأشعري: أن هذا إجماع ، فهذا كان أصل الإرجاء كها كان أصل القدر وعجزهم عن الإيمان بالشرع والقدر جميعاً ، فلها كان هذا أصلهم صاروا حزبيين .

## مذهب الخوارج في الإيمان

قالت الخوارج والمعتزلة: قد علمنا يقيناً أن الأعمال من الإيمان ، فمن تركها فقد ترك بعض الإيمان ، وإذا زال بعضه زال جميعه ، لأن الإيمان لا يتبعض ، ولا يكون في العهد إيمان ونفاق ، فيكون أصحاب الذنوب مخلدين في النار إذا كان ليس معهم من الإيمان شيء .

#### مذهب المرجئة

وقالت المرجئة: مقتصديهم وغلاتهم كالجهمية، قد علمنا أن أهل الذنوب من أهل القبلة لا يخلدون في النار بل يخرجون منها كلا تواترت بذلك الأحاديث، وعلمنا بالكتاب والسنة وإجماع الأئمة أنهم ليسوا مرتدين، فإن الكتاب قد أمر بقطع السارق لا بقتله، وجاءت السنة بجلد الشارب لا بقتله، فلو كان هؤلاء كفاراً مرتدين لوجب قتلهم، وبهذا ظهر للمعتزلة ضعف قول الخوارج فخالفوهم في أحكامهم في الدنيا.

## منهج الخوارج في الإستدلال بالسنة

والخوارج لا يتمسكون من السنة إلا بما فسر مجملها دون ما خالف ظاهر القرآن عندهم ، فلا يرجمون النزاني ولا يسرون للسنرقة نصاباً ، وحينتذ فقد يقولون : ليس في القرآن قتل المرتد ، فقد يكون المرتد عندهم نوعين .

وأقوال الخوارج إنما عرفناك من نقل الناس عنهم لم نقف لهم على كتاب مصنف ، كما وقفنا على كتب المعتزلة والرافضة والزيدية والكرامية والأشعرية والسابلية وأهل الحديث والفلاسفة

والصوفية ونحو هؤلاء ، وقد بسط الكلام على تفصيل القوم في أقوال هؤلاء غير هذا الموضع .

(وإن الناس في ترتيب أهل الأهواء على أقسام) منهم من يرتبهم على زمان حدوثهم فيبدأ بالخوارج، ومنهم من يرتبهم بحسب خفة أمرهم وغلظه، فيبدأ بالمرجئة، ويختم بالجهمية، كما فعله كثير من أصحاب أحمد رضي الله عنه كعبد الله ابنه ونحوه، وكالخلال وأبي عبد الله بن بطة وأمثالهما، وكأبي الفرج المقدسي، وكلا الطائفتين تختم بالجهمية لأنهم أغلظ البدع، وكالبخاري في صحيحه فإنه بدأ بكتاب الإيمان والرد على المرجئة وختمه بكتاب التوحيد والرد على الزنادقة والجهمية.

ولما صنف الكلام صاروا يقدمون التوحيد والصفات فيكون الكلام أولاً مع الجهمية ، وكذلك رتب أبو القاسم الطبري كتابه في أصول السنة ، والبيهقي أفرد لكل صنف مصنفاً فله مصنف في الصفات ومصنف في القدر ، ومصنف في شعب الإيمان ، ومصنف في دلائل النبوة ، ومصنف في البعث والنشور ، وبسط هذه الأمور له موضع آخر .

والمقصود هنا أن منشأ النزاع في الأسماء والأحكام في الإيمان والإسلام ، أنهم لما ظنوا أنه لا يتبعض ، قال أولئك فإذا فعل ذنباً زال بعضه فيزول كله فيخلد في النار ، فقالت الجهمية والمرجئة : قد علمنا أنه ليس يخلد في النار ، وأنه ليس كافراً مرتداً بل هو من المسلمين ، وإذا كان من المسلمين وجب أن يكون مؤمناً تام الإيمان معه بعض الإيمان لأن الإيمان عندهم لا يتبعض ، فاحتاجوا أن يجعلوا الايمان شيئاً واحداً يشترك فيه جميع أهل القبلة ، فقال فقهاء المرجئة : هو التصديق بالقلب والقول باللسان ، فقالت الجهمية : بعد تصديق اللسان قد لا يجب إذا كان الرجل أخرس أو كان مكرها ، فالذي لا بد منه تصديق القلب .

### مذهب الصحابة في زيادة الإيمان ونقصانه

وقالت المرجئة : الرجل إذا أسلم كان مؤمناً قبل أن يجب عليه شيء من الأفعال ، وأنكر كل هذه الطوائف أنه ينقص .

#### مذهب الإمام مالك

( والصحابة ) قد ثبت عنهم أن الإيمان يزيد وينقص ، وهو قول أئمة السنة ، وكان ابن المبارك يقول : هو يتفاضل ويتزايد ويمسك عن لفظ ينقص .

وعن مالك في كونه لا ينقص روايتان ، والقرآن قد نطق بالزيادة في غير موضع ، ودلت النصوص على نقصه كقوله : « لا يزني الزاني حين يرزي وهو مؤمن » ونحو ذلك ، لكن لم يعرف هذا اللفظ إلا في قوله في النساء « ناقصات عقل ودين » وجعل من نقصان دينها أنها إذا حاضت لا تصوم ولا تصلي ، وبهذا استدل غير واحد على أنه ينقص .

وذلك أن أصل السنة: بأن الايمان يتفاضل من وجهين: من جهة أمر الرب، ومن جهة فعل العبد، أما الأول فإنه ليس الإيمان الذي أمر به شخص من المؤمنين هو الإيمان الذي أمر به كل شخص، فإن المسلمين في أول الأمر كانوا مأمورين بمقدار الإيمان، ثم بعد ذلك أمروا بغير ذلك، وأمروا بترك ما كانوا مأمورين به كالقبلة، فكان من الإيمان في أول الأمر الإيمان بوجوب استقبال بيت المقدس ثم صار من الإيمان تحريم استقباله ووجوب استقبال الكعبة، فقد تنوع الإيمان في الشريعة الواحدة، وأيضاً فمن وجب عليه الحج والنركاة أو الجهاد يجب عليه من الإيمان أن يعلم ما أمر به، ويؤمن بأن الله أوجب عليه ما لا يجب على غيره إلا مجملاً، وهذا يجبه فيه الإيمان المفصل، وكذلك الرجل أول ما يسلم إنما يجب عليه الإقرار المجمل، ثم إذا جاء وقت الصلاة كان عليه أن يؤمن بوجوبها ويؤديها فلم تتساو الناس فيها أمروا به من الإيمان.

### غلط المرجئة في فهم الإيمان

وهذا من أصول غلط المرجئة فإنهم ظنوا أنه شيء واحد وأنه يستوى فيه جميع المكلفين فقالوا: إيمان الملائكة والأنبياء وأفسق الناس سواء ، كما أنه إذا تلفظ الفاسق بالشهادتين أو قرأ فاتحة الكتاب كان لفظه كلفظ غيره من الناس ، فيقال لهم :

## تنوع الإيمان وتفاضله بتنوع المكلفين

قد تبين أن الإيمان الذي أوجبه الله على عباده يتنوع ويتفاضل ويتباينون فيه تبايناً عظيماً ، فيجب على الملائكة من الإيمان ما لا يجب على البشر ، ويجب على الأنبياء من الإيمان ما لا يجب على غيرهم ، ويجب على البشر ، ويجب على الأنبياء من الإيمان . ألا يجب على غيرهم ، ويجب على العلماء ما لا يجب على غيرهم ، ويجب على العلماء ما لا يجب على غيرهم ، وليس المراد أنه يجب عليهم غيرهم ، وليس المراد أنه يجب عليهم من العمل فقط بل ومن التصديق والإقرار ، فإن الناس وإن كان يجب عليهم الإقرار المجمل بكل ما جاء به الرسول ، فأكثرهم لا يعرفون تفصيل كل ما أخبر به ، وما لم يعلموه كيف يؤمرون بالإقرار به مفصلاً ، وما لم يؤمر به العبد من الأعمال لا يجب عليه معرفته ومعرفة الأمر به ، فمن أمر بحج وجب عليه معرفة ما أمر به من أعمال الحج والإيمان بها ، فيجب عليه من الإيمان والعمل ما لا يجب على غيره .

وكذلك من أمر بالزكاة يجب عليه معرفة ما أمر الله به من الزكاة ، ومن الإيمان بذلك والعمل به ما لا يجب على غيره فيجب عليه من العلم والإيمان وإن والعمل ما لا يجب على غيره ، إذا جعل العلم والعمل ليسا من الإيمان ، وإن جعل جميع ذلك داخلًا في مسمى الإيمان كان أبلغ ، فبكل حال قد وجب عليه من الإيمان ما لا يجب على غيره .

ولهذا كان من الناس من قد يؤمن بالرسول مجملًا ، فإذا جاءت أمور

أخرى لم يؤمن بها فيصير منافقاً مثل طائفة نافقت لما حوِّلت القبلة إلى الكعبة وطائفة نافقت لما انهزم المسلمون يوم أُحد ونحو ذلك .

ولهذا وصف الله المنافقين في القرآن بأنهم آمنوا ثم كفروا كها ذكر ذلك في سورة المنافقين ، وذكر مثل ذلك في سورة البقرة فقال : ﴿ مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فلها أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون صم بكم عمي فهم لا يرجعون (١) وقال : طائفة من السلف عرفوا ثم أنكروا وأبصروا ثم عموا .

فمن هؤلاء من كان يؤمن أولاً إيماناً مجملاً ، ثم يأي أموراً يؤمن بها فينافق في الباطن ، وما يمكنه إظهار الردة بل يتكلم بالنفاق مع خاصته وهذا كها ذكر الله عنهم في الجهاد فقال : ﴿ فَإِذَا أَنزلت سورة محكمة وذكر فيها القتال رأيت الله ين في قلوبهم مرض ينظرون إليك نظر المغشي عليه من الموت فأولى لهم . طاعة وقول معروف فإذا عزم الأمر فلو صدقوا الله لكان خيراً لهم ﴾(٢).

وبالجملة فلا يمكن المنازعة أن الإيمان الذي أوجبه الله يتباين فيه أحوال الناس ويتفاضلون في إيمانهم ودينهم بحسب ذلك، ولهذا قال النبي على في النساء: «ناقصات عقل ودين» وقال في نقصان دينهن: أنها إذا حاضت لا تصوم ولا تصلي، وهذا مما أمر الله به فليس هذا النقص ديناً لها تعاقب عليه، لكن هو نقص حيث لم تؤمر بالعبادة في هذا الحال، والرجل كامل حيث أمر بالعبادة في كل حال، فدل ذلك على أن من أمر بطاعة يفعلها كان أفضل ممن لم يؤمر بها، وإن لم يكن عاصياً فهذا أفضل ديناً وإيماناً، وهذا المفضول ليس بمعاقب ومذموم فهذه زيادة كزيادة الإيمان بالتطوعات لكن هذه زيادة بواجب في حق شخص عيره، فهذه الزيادة لو تركها بهذا لا يستحق العقاب بتركها و ولكن إيمان ذلك

 <sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٨ ـ ١٩ . (٢) سورة محمد ٢٠ ـ ٢١ .

أكمل . قال النبي على «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خُلقاً » .

فهذا يبين تفاضل الإيمان في نفس الأمر بـه وفي نفس الأخبـار التي يجب التصديق مها.

والنوع الثاني : وهـو تفاضل الناس في الإتيـان به مـع استواتهم في الواجب .

وهذا هو الذي يظن أنه محل النزاع وكلاهما محل النزاع ، وهذا أيضاً يتفاضلون فيه ، فليس إيمان السارق والزاني والشارب كايمان غيرهم ولا إيمان من أدى الواجبات كايمان من أخل ببعضها ، كما أنه ليس دين هذا وبره وتقواه مثل دين هذا وبره وتقواه ، بل هذا أفضل ديناً وبراً وتقوى . فهو كذلك أفضل إيماناً كما قال النبي على : « أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً » وقد يجتمع في العبد إيمان ونفاق ، كما في الصحيحين عن النبي على قال : « أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها إذاحدً كذب ، وإذا اؤتمن خان ، وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر » .

وأصل هؤلاء أن الإيمان لا يتبعض ولا يتفاضل بـل هو شيء واحـد يستوي فيـه جميع العبـد من الأعمـال، فغلطوا في هذا ثم تفرقوا كما تقدم.

وصارت المرجئة على ثـلاثة أقـوال ، فعلماؤهم وأئمتهم : أحسنهم قـولًا ، وهو إن قالوا الإيمان تصديق القلب وقول اللسان .

وقالت الجهمية : هو تصديق القلب فقط ، فمن تكلم به فهو مؤمن كامل الإيمان ، لكن إن كان مقراً بقلبه كان من أهل الجنة ، وإن كان مكذباً بقلبه كان منافقاً مؤمناً من أهل النار .

( وهذا القول هو الذي اختصت به الكرامية وابتدعته ) ولم يسبقها أحد إلى هذا القول وهو آخر ما أحدث من الأقوال في الإيمان ، وبعض الناس يحكى عنهم أن من تكلم به بلسانه دون قلبه فهو من أهل الجنة وهو غلظ عليهم ، بل

يقولون إنه مؤمن كامل الإيمان ، وأنه من أهل النار ، فيلزمهم أن يكون المؤمن الكامل الإيمان معدباً في النار بل يكون مخلداً فيها .

وقد تواتر عن النبي ﷺ: «أنه يخرج منها من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان » وإن قالوا لا يخلد وهو منافق لزمهم أن يكون المنافقون يخرجون من النار ، والمنافقون قد قال الله فيهم : ﴿ إِن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ولن تجد لهم نصيراً ﴾(١).

وقد نهى الله نبيه عن الصلاة عليهم والاستغفار لهم وقال له: ﴿ استغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم ﴾ (٢) وقال: ﴿ ولا تصلّ على أحد منهم مات أبداً ولا تقم على قبره إنهم كفروا بالله ورسوله وماتوا وهم فاسقون ﴾ (٣) وقد أخبر أنهم كفروا بالله ورسوله. فإن قالوا هؤلاء فقد كانوا يتكلمون بالسنتهم سراً فكفروا بذلك ، وإنما يكون مؤمناً إذا تكلم بلسانه ولم يتكلم بما ينقض ، فإن ذلك رده عن الإيمان ، قيل لهم ولو أضمروا النفاق ولم يتكلموا به كانوا منافقين .

قال تعالى يحذر المنافقين أن تنزل عليهم سبورة تنبئهم بما في قلوبهم : ﴿ قبل استهزءوا إن الله مخرج ما تحذرون ﴾ (أ) وأيضاً قد أخبر الله عنهم أنهم يقولون بالسنتهم ما ليس في قلوبهم وأنهم كاذبون ، فقال تعالى : ﴿ ومن الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر وما هم بمؤمنين ﴾ (قال تعالى : ﴿ إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد أنك لرسول الله والله يعلم أنك لرسوله والله يشهد أن المنافقين لكاذبون ﴾ (٢) .

وقـد قال النبي ﷺ : « الإسـلام علانيـة والإيمان في القلب » وقـد قـال الله ا

سورة النساء ١٤٥.
 سورة التوبة ٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة ٨٠.(٥) سورة البقرة ٩.

 <sup>(</sup>٣) سورة التوبة ٨٤.
(٦) سورة المنافقون ١.

تعالى ﴿ قالت الأعراب آمنا قبل لم تؤمنوا ولكن قبولوا أسلمنا ولما يبدخل الإيمان في قلوبكم ﴾(١).

وفي الصحيحين عن سعد أن النبي على أعطى رجالاً ولم يعط رجلاً ، فقلت : يا رسول الله أعطيت فلاناً وفلاناً وتركت فلاناً وهو مؤمن ؟ فقال : « أو مسلم مرتين أو ثلاثاً » وبسط الكلام في هذا له مواضع أخر ، وقد صنفت في ذلك مجلداً غير ما صنفت فيه غير ذلك .

وكلام الناس في هذا الاسم ومسماه كثير ، لأنه قطب الدين الذي يدور عليه وليس في القول إسم علق به السعادة والشقاء والمدح والدم والثواب والعقاب أعظم من اسم الإيمان والكفر ، ولهذا سمى هذا الأصل مسائل الأسهاء والأحكام ، وقد رأيت لابن الهيضم فيه مصنفاً في أنه قول اللسان فقط ، ورأيت لابن الميضم فيه تصديق القلب فقط ، وكلاهما في عصر واحد وكلاهما يرد على المعتزلة والرافضة .

## اعتصام السلف بالقرآن والإيمان

( والمقصود هنا أن السلف كان اعتصامهم بالقرآن والإيمان ) فلها حدث في الأمة ما حدث من التفرق والاختلاف ، صار أهل التفرق والاختلاف شيعاً ، صار هؤلاء عمدتهم في الباطن ليست على القرآن والإيمان ، ولكن على أصول ابتدعها شيوخهم عليها يعتمدون في التوحيد والصفات والقدر والإيمان بالرسول وغير ذلك ، ثم ما ظنوا أنه يوافقها من القرآن احتجوا به ، وما خالفها تأولوه ، فلهذا تجدهم إذا احتجوا بالقرآن والحديث لم يعتنوا بتحرير دلالتها ، ولم يستقصوا ما في القرآن من ذلك المعنى إذ كان اعتمادهم في نفس الأمر إلى غير ذلك ، والآيات التي تخالفهم يشرعون في تأويلها شروع من قصد ردها كيف

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات ١٤.

أمكن ، ليس مقصوده أن يفهم مراد الرسول ، بل أن يدفع منازعه عن الاحتجاج بها .

## مسألة أصولية: إذا اختلفت الأمة في تأويل آية على قولين

ولهذا قال كثير منهم كأبي الحسين البصري ومن تبعه كالرازي والأمدي وابن الحاجب: أن الأمة إذا اختلفت في تأويل الآية على قولين جاز لمن بعدهم إحداث قول ثالث بخلاف ما إذا اختلفوا في الأحكام على قولين ؛ فجوزوا أن تكون الأمة مجتمعة على الضلال في تفسير القرآن والحديث ، وأن يكون الله أنزل الآية وأراد بها معنى لم يفهمه الصحابة والتابعون ، ولكن قالوا إن الله أراد معنى آخر ، وهم لو تصوروا هذه المقالة لم يقولوا هذا ، فإن أصلهم أن الأمة لا تجتمع على ضلالة ، ولا يقولون قولين كلاهما خطأ والصواب قول ثالث لم يقولوه ، لكن قد اعتادوا أن يتأولوا ما خالفهم .

### مفهوم التأويل عند السلف

والتأويل عندهم مقصوده بيان احتمال في لفظ الآية يجوز أن يراد ذلك المعنى بذلك اللفظ، ولم يستشعروا أن المتأول هو مبين لمراد الآية نجبر عن الله تعالى، أنه أراد هذا المعنى، إذا حملها على معنى. وكذلك إذا قال يجوز أن يراد بها هذا المعنى، والأمة قبله لم يقولوا أريد بها إلا هذا أو هذا، فقد جوزوا أن يكون ما أراده الله لم يخبر به الأمة، وأخبرت أن مراده غير ما أراده، لكن الذي قاله هؤلاء يتمشى إذا كان التأويل أنه يجوز أن يراد هذا المعنى من غير حكم بأنه مراد، وتكون الأمة قبلهم كلها كانت جاهلة بمراد الله ضالة عن معرفته، وانقرض عصر الصحابة والتابعين وهم لم يعلموا الآية، ولكن طائفة قالت: يجوز أن يريد هذا المعنى، وطائفة قالت: يجوز أن يريد هذا المعنى، وليس فيهم من علم المراد. فجاء الثالث وقال ههنا معنى يجوز أن يكون هو المراد، فإذا كانت الأمة من الجهل بمعاني القرآن والضلال عن مراد الرب بهذه الحال توجه ما قالوه. ويسط هذا له موضع آخر.

والمقصود أن كثيراً من المتأخرين لم يصيـروا يعتمـدون في دينهم لا عــلى القرآن ولا على الإيمان الذي جاء به الرسول بخلاف السلف، فلهذا كان السلف أكمل علماً وإيماناً وخطؤهم أخف وصوابهم أكثر كما قدمناه ، وكان الأصل الذي أسسوه هو ما أمرهم الله به في قوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينِ آمَنُوا لَا تقدموا بين يدي الله ورسوله واتقوا الله إن الله سميع عليم (١) فإن هذا أمر للمؤمنين بما وصف بــه الملائكــة ، كما قــال تعالى : ﴿ وقــالوا اتخــذ الــرحمن ولــداً سبحانه بل عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقسون ومن يقل منهم إني إله من دونه فذلك نجزيه جهنم كذلك نجزى الظالمين (٢٠) فوصفهم سبحانه بأنهم لا يسبقونه بالقول وأنهم بأمره يعملون ، فلا يخبرون عن شيء من صفاته ولا غير صفاته إلا بعد أن يخبر سبحانه بما يخبر به ، فيكون خبرهم وقـولهم تبعاً لخبره وقوله كما قال: ﴿ لا يسبقونه بالقول ﴾ . وأعمالهم تابعة لأمره فلا يعملون إلا ما أمرهم هو أن يعملوا به فهم مطيعون لأمره سبحانه . وقد وصف سبحانه بذلك ملائكة النار فقال: ﴿ قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ﴾ (٣) وقد ظن بعضهم أن هذا توكيد ، وقال بعضهم : بل لا يعصونه في الماضي ويفعلون ما أمروا به في المستقبل ، وأحسن من هذا وهـذا ، أن العاصي هو الممتنع من طاعة الأمر مع قدرته على الامتثال ، فلو لم يفعل ما أمر به لعجزه لم يكن عاصياً فإذا قال: لا يعصون الله ما أمرهم . لم يكن في هذا بيان أنهم يفعلون ما يؤمرون، فإن العاجز ليس بعاص ولا فاعل لما أمر به . فقال : ويفعلون ما يؤمرون ، ليبين أنهم قادرون على فعل ما أمروا بــه فهم لا يتركــونه لا عجزاً ولا معصية ، والمأمور إنما يترك ما أمر به لأحد هذين ، إما أن لا يكون قادراً وإما أن يكون عاصياً لا يريـد الطاعـة ، فإذا كـان مطيعـاً يريـد طاعـة الأمر

 <sup>(</sup>۱) سورة الحجرات ۱.
 (۲) سورة الإنبياء ۲۷ ـ ۳۰.
 (۳) سورة التحريم ٦.

وهو قادر ، وجب وجود فعل ما أمر به ، فكذلك الملائكة المذكورون لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، وقد وصف الملائكة بأنهم : ﴿ عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ومن يقل منهم إني إلله من دونه فذلك نجزيه جهنم كذلك نجزي الظالمين ﴾(١).

فالملائكة مصدقون بخبر ربهم ، مطيعون لأمره ولا يخبرون حتى يخبر ولا يعملون حتى يأمر كها قال تعالى : ﴿ لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ﴾ وقد أمر الله المؤمنين أن يكونوا مع الله ورسوله ، كذلك فإن البشر لم يسمعوا كلام الله منه ، بل بينهم وبينه رسول من البشر فعليهم أن لا يقولوا حتى يقول الرسول ما بلغهم عن الله ولا يعملون إلا بما أمرهم به كها قال تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي الله ورسوله واتقوا الله إن الله سميع عليم ﴾(٢)

قال مجاهد: لا تفتاتوا عليه بشيء حتى يقضيه الله على لسانه ، تقدموا: معناه تتقدموا وهو فعل لازم ، وقد قرىء يقدموا . يقال : قدم وتقدم ، كما يقال بين وتبين ، وقد يستعمل قدم متعدياً أي قدم غيره لكن هنا هو فعل لازم فلا تقدموا معناه لا تتقدموا بين يدي الله ورسوله .

## نصيحة ابن تيمية للمتكلمين في الدين

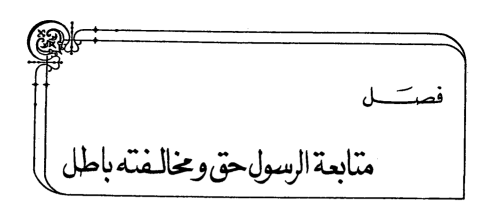
فعلى كل مؤمن أن لا يتكلم في شيء من الدين إلا تبعاً لما جاء به الرسول ، ولا يتقدم بين يديه بل ينظر ما قال فيكون قوله تبعاً لقوله ، وعلمه تبعاً لأمزه ، فلهذا كان الصحابة ومن سبك سبيلهم من التابعين لهم بإحسان وأئمة المسلمين ، فلهذا كان الصحابة ومن سلك سبيلهم من التابعين لهم بإحسان وأثمة المسلمين ، فلهذا لم يكن أحد منهم يعارض النصوص بمعقوله ولا يؤسس ديناً غير ما جاء به الرسول ، وإذا أراد معرفة شيء من الدين والكلام فيه

سورة الأنبياء ٢٧ \_ ٣٠.

نظر فيها قاله الله والرسول ، فمنه يتعلم وبه يتكلم وفيه ينظر ويتفكر ، وبه يستدل . فهذا أصل أهل السنة وأهل البدع ، لا يجعلون اعتمادهم ف الباطن ، ونفس الأمر على ما تلقوه عن الرسول ، بل على ما رووه أو ذاقوه ، ثم إن وجدوا السنة توافقه وإلا لم يبالوا بذلك ، فإذا وجدوها تخالفه أعرضوا عنها تفويضاً أو حرفوها تأويلاً .

فهذا هو الفرقان بين أهل الإيمان والسنة ، وأهل النفاق والبدعة ، وإن كان هؤلاء لهم من الإيمان نصيب وافر من اتباع السنة ، لكن فيهم من النفاق والبدعة بحسب ما تقدموا فيه بين يدي الله ورسوله ، وخالفوا الله ورسوله ، ثم إن لم يعلموا أن ذلك يخالف الرسول ، ولو علموا لما قالوه لم يكونوا منافقين ، بل ناقصي الإيمان مبتدعين وخطؤهم مغفور لهم لا يعاقبون عليه ، وإن نقصوا به .





وكل من خالف ما جاء به الرسول لم يكن عنده علم بـذلك ولا عـدل ، بل لا يكون عنده إلا جهل وظلم وظن وما تهموي الأنفس ، ﴿ولقد جاءهم من رجم الهدى، وذلك لأن ما أخبر به الرسول فهو حق باطناً وظاهراً ، فلا يمكن أن يتصور أن يكون الحق في نقيضه ، وحينئذ فمن اعتقد نقيضه كان اعتقاده باطلاً ، والاعتقاد الباطل لا يكون علماً وما أمر به الرسول فهو عدل لا ظلم فيه ، فمن نهى عنه فهو نهي عن العدل ، ومن أمر بضده فقد أمر بالظلم ، فإن ضد العدل الـظلم ، فلا يكـون ما يخـالفه إلا جهـلًا وظلمًا ظناً ومـا تهي الأنفس ، , وهـ و لا يخـرج عن قسمـين أحسنهما : أن يكـون كـائن شـرعـاً لبعض الأنبيـاء ثم نسخ ، وأدناهما : أن يكون ما شرع قط بـل يكون من المبـدل ، فكل مـا خالف حكم الله ورسوله فإما شرع منسوخ ، وإما شرع مبدل ما شـرعه الله بـل شرعـه شارع بغير إذن من الله . كما قال : ﴿ أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله (١) لكن هذا وهذا قد يقعان في خفى الأمور ودقيقها باجتهاد من أصحابها ، استفرغوا فيمه وسعهم في طلب الحق ويكون لهم من الصواب. والاتباع ما يغمر ذلك ، كما وقع مثل ذلك من بعض الصحابة في مسائل الطلاق والفرائض ونحو ذلك ، ولم يكن منهم مثل هـذا في جـلي الأمـور وجليلهـا ، لأن بيان هذا من الرسول كان ظاهراً بينهم ، فلا يخالفه إلا من يخالف الرسول وهم

<sup>(</sup>١) سورة الشورى ٢١.

معتصمون بحبل الله ، يحكمون الرسول فيها شجر بينهم ، لا يتقدمون بين يدي الله ورسوله فضلًا عن تعمد مخالفة الله ورسوله .

فلما طال الزمان خفي على كثير من الناس ما كان ظاهراً لهم ، ودق على كثير من الناس ما كان جلياً لهم ، فكثر من المتأخرين مخالفة الكتاب والسنة ما لم بكن مثل هذا في السلف .

وإن كانوا مع هذا مجتهدين معذورين ، يغفر الله لهم خطاياهم ويثيبهم على اجتهادهم .

### معيار المفاضلة بين القرون

وقد يكون لهم من الحسنات ما يكون للعامل منهم أجر خمسين رجلاً يعملها في ذلك الزمان، لأنهم كانوا يجدون من يعينهم على ذلك، وهؤلاء المتأخرون لم يجدوا من يعينهم على ذلك، لكن تضعيف الأجر لهم في أمور لم بضعف الصحابة، لا يلزم أن يكونوا أفضل من الصحابة، ولا يكون فاضلهم كفاضل الصحابة، فإن الذي سبق إليه الصحابة من الإيمان والجهاد ومعاداة أهل الأرض في موالاة الرسول وتصديقه وطاعته فيا يخبر به ويوجبه قبل أن تنتشر دعوته وتظهر كلمته وتكثر أعوانه وأنصاره وتنتشر دلائل نبوته، بل مع قلة المؤمنين وكثرة الكافرين والمنافقين وإنفاق المؤمنين أموالهم في سبيل الله ابتغاء وجهه، في مثل ذلك الحال أمر ما بقي يحصل مثله لأحد، كما في الصحيحين عنه على الله المعانية على الله المنافقين والله الله المنافقين والله المنافقية أحدكم مثل أحد ذهباً عنه المنافقية المنافقية المنافقية المنافقية المنافقية المنافقة المنافقة

وقد استفاضت النصوص الصحيحة عنه أنه قال : « خير القرون قرني الذين بعثت فيهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم » .

فجملة القرن الأول أفضل من القرن الثاني ، والثنائي أفضل من الثناك ، والثناك أفضل من الحرابع ، لكن قد يكون في السرابع من هـ و أفضل من بعض

الثالث وكذلك في الثالث مع الثاني ، وهل يكون فيمن بعد الصحابة من هو أفضل من بعض الصحابة المفضولين لا الفاضلين ، هذا فيه نزاع ، وفيه قولان حكاهما القاضي عياض وغيره ، ومن الناس من يفرضها في مثل معاوية وعمر بن عبد العزيز ، فإن معاوية له مزية الصحبة والجهاد مع النبي على ، وعمر له مزية فضيلته من العدل والزهد والخوف من الله تعالى ، وبسط هذا له موضع آخر .

# عمدة من يخالف السنة بما يراه حجة ودليلًا

والمقصود هنا أن من خالف الرسول فلا يعدو أن يتبع الظن وما تهوى الأنفس ، كما قال تعالى في المشركين الذين يعبدون اللات والعزى : ﴿ إِنَّا يَتَبَعُونَ إِلَا الظن وما تهوى الأنفس ولقد جاءهم من ربهم الهدى ﴿ (١).

وقال في الذين يخبرون عن الملائكة أنهم إناث: ﴿ إِن الذين لا يؤمنون بالآخرة ليسمون الملائكة تسمية الأنثى وما لهم به من علم إن يتبعون إلا الظن وإن الظن لا يغني من الحق شيئاً فأعرض عمن تولى عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة المدنيا ذلك مبلغهم من العلم إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بمن اهتدى ﴾ (٢) وهم جعلوهم إناثاً كها قال: ﴿ وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثاً ﴾ (٣) وفي القراءة الأخرى: ﴿ عباد الرحمن إناثاً أشهدوا خلقهم سنكتب شهادتهم ويسألون ﴾ وهؤلاء قال عنهم: ﴿ إِن يتبعون إلا الظن ﴾ لأنه عبر محض ليس فيه عمل وهناك: وما تهنوى الأنفس لأنهم كانوا يعبدونها ويدعونها فهناك عبادة وعمل يهوى أنفسهم فقال: ﴿ والنجم إذا هوى ما ضل ماحبكم وما غوى وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى . علمه شديد القوى ﴾ (٤) وكل من خالف الرسول لا يخرج عن الظن وما تهنوى الأنفس ، فإن

 <sup>(</sup>۱) سورة النجم ۲۳.
 (۳) ضسورة الزخرف ۱۹.

<sup>(</sup>Y) سورة النجم X - Y1. (3) سورة النجم 1 - 0.

كان ممن يعتقد ما قاله وله فيه حجة يستدل بها ، كان غايته الظن الذي لا يغني من الحق شيئاً كاحتجاجهم بقياس فاسد ، أو نقل كاذب أو خطاب ألقى إليهم اعتقدوا أنه من الله وكان من إلقاء الشيطان .

وهذه الثلاثة هي عمدة من يخالف السنة بما يراه حجة ودليلاً ، أما أن يحتج بأدلة عقلية ويظنها برهاناً وأدلة قطعية . وتكون شبهات فاسدة مركبة من ألفاظ مجملة ومعاني متشابهة لم يميز بين حقها وباطلها ، كما يوجد مثل ذلك في جميع ما يحتج به من خالف الكتاب والسنة ، إنما يركب حججه من ألفاظ متشابهة ، فإذا وقع الاستفسار والتفصيل تبين الحق من الباطل وهذه هي الحجج العقلية ، وإن تمسك المبطل بحجج سمعية فإما أن تكون كذباً على الرسول ، أو تكون غير دالة على ما احتج بها أهل البطول ، فالمنع إما في الإسناد وإما في المتن ، ودلالته على ما ذكر وهذه الحجة السمعية . هذه حجج أهل العلم الظاهر .

## مرتبة أهل الذوق

وأما حجة أهل الذوق والوجد والمكاشفة والمخاطبة ، فإن أهل الحق من هؤلاء لهم ( إلهامات صحيحة ) مطابقة ، كما في الصحيحين عن النبي على أنه قال : « قد كان في الأمم قبلكم محدثون فإن لم يكن في أمتي أحد فعمر » .

وكان عمر يقول: اقتربوا من أفواه المطيعين واسمعوا منهم ما يقولون، فإنها تجلى لهم أمور صادقة.

وفي الترمذي عن أبي سعيد عن النبي على أنه قال : اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله . صم قرأ قوله : ﴿ إِن في ذلك لآيات للمتوسمين ﴾(١).

وقال بعض الصحابة : أظنه والله الحق يقذف الله على قلوبهم وأسماعهم .

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات ٧٥.

وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة عن النبي على أنه قال : « ولا ينزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها » وفي رواية : « فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي » فقد أخبر أنه يسمع الحق ويبصر به .

وكانوا يقولون : إن السكينة تنطق على لسان عمر رضى الله عنه .

وقال ﷺ: « من سأل القضاء واستعان عليه وكل إليه ، ومن لم يسأله ولم يستعن عليه أنزل الله عليه ملكاً يسدده » .

وقال الله تعالى : ﴿نورعلى نور﴾ (١) الإيمان مع نور القرآن . وقال تعالى : ﴿ أَفْمَنْ كَانَ عَلَى بَيْنَةٌ مَنْ رَبِه ﴾ ويتلوه شاهد منه ﴾ (٢) وهو المؤمن على بينة من ربه . ويتبعه شاهد من الله ، وهو القرآن ، شهد الله في القرآن بمثل ما عليه المؤمن من بينة الإيمان ، وهذا القدر بما أقر به حذاق النظار لما تكلموا في وجوب النظر وتحصيله للعلم ، فقيل لهم: أهل التصفية والرياضة والعبادة والتأله يحصل لهم المعارف والعلوم اليقينية بدون النظر . كما قبال الشيخ الملقب بالكبيرى (للرازي) ورفيقه وقد قبالا له : يما شيخ بلغنا أنك تعلم علم اليقين . فقال : نعم . فقبالا : كيف تعلم ونحن نتناظر في زمان طويل كلما ذكر شيئاً أفسدته ، وكلما ذكرت شيئاً أفسدته ، وكلما ذكرت شيئاً أفسدته ، عن ردها ، فجعلا يعجبان من ذلك ويكرران الكلام ، وطلب أحدهما أن يحصل له هذه الواردات فعلمه الشيخ وأدبه حتى حصلت له وكان من المعتزلة النفاة .

## العلم الضروري والعلم النظري

فبين له أن الحق مع أهل الإثبات وأن الله سبحانه فوق سمواته ، وعلم ذلك بالضرورة . ورأيت هذه الحكاية بخط القاضى نجم الدين أحمد بن محمد

 <sup>(</sup>۱) سورة النور ۳۵.
 (۲) سورة هود ۱۷.

بن خلف المقدسي، وذكر أن الشيخ الكبيرى حكاها له وكان قد حدثني بها عنه غير واحد حتى رأيتها بخطه، وكلام المشايخ في مثل هذا كثير، وهذا الوصف الذي ذكره الشيخ جواب لهم بحسب ما يعرفون، فإنهم قد قسموا العلم إلى ضروري ونظري، والنظري مستند إلى الضروري، والضروري هو العلم الذي يلزم نفس المخلوق لزوماً ما يمكنه معه الانفكاك عنه.

هذا حد القاضي أبي بكر الطيب وغيره فخاصته أنه يلزم النفس لزوماً لا يمكن مع ذلك دفعه ، فقال لهم : علم اليقين عندنا هو من هذا الجنس ، وهو علم يلزم النفس لزوماً لا يمكنه مع ذلك الانفكاك عنه ، وقال : واردات لأنه يحصل مع العلم طمأنينة وسكينة توجب العمل به ، فالواردات تحصل بهذا وهذا ، وهذا قند أقر به كثير من حذاق النظار متقدميهم كالكيا الهراسي ، والغزالي وغيرهما ، ومتأخريهم كالرازي والأمدي ، وقالوا : نحن لا ننكر أن يحصل لناس علم ضروري بما يحصل لنا بالنظر هذا لا يدفعه ، لكن إن لم يكن علماً ضرورياً فلا بد له من دليل ، والدليل يكون مستلزماً للمدلول عليه بحيث يلزم من انتفاء الدليل انتفاء المدلول عليه .

### تلبيس الشيطان على بعض الزهاد

قالوا: فإن كان لو دفع ذلك الاعتقاد الذي حصل له لزم دفع شيء مما يعلم بالضرورة ، فهذا هو الدليل وإن لم يكن كذلك ، فهذا هوس لا يلتفت إليه ، وبسط هذا له موضع آخر .

والمقصود أن هذا الجنس واقع ، لكن يقع أيضاً ما يظن أنه منه كبير أو لا يميز كثير منهم الحق من الباطل ، كما يقع في الأدلة العقلية والسمعية ، فمن هؤلاء من يسمع خطاباً أو يرى من يأمره بقضية ، ويكون ذلك الخطاب من الشيطان ، ويكون ذلك الذي يخاطبه الشيطان ، وهو يحسب أنه من أولياء الله من رجال الغيب .

ورجمال الغيب: هم الجن ، وهمو يحسب أنه إنسى ، وقد يقول له أنما الخضر أو إلياس ، بل أنا محمد أو إبراهيم الخليل أو المسيح أو أبو بكر أو عمر أو أنا الشيخ فلان أو الشيخ فلان ممن يحسن بهم الظن ، وقد يطير به في الهواء ، أو يأتيه بطعام أو شراب أو نفقة ، فيظن هذا كرامة بل آية ومعجزة تدل على أن هذا من رجال الغيب أو من الملائكة ، ويكون ذلك شيطاناً ألبس عليه ، فهذا ومثله واقع كثيراً أعرف منه وقائع كثيرة ، كما أعرف من الغلط في السمعيات والعقليات ، هؤلاء يتبعون ظناً لا يغني من الحق شيئاً ، ولـو لم يتقدمـوا بين يـدي الله ورسوله ، بل اعتصموا بالكتاب والسنة ، لتبين لهم أن هذا من الشيطان ، وكثير من هؤلاء يتبع ذوقه ووجده وما يجده محبوباً إليه بغير علم ولا هـدى ولا بصيرة فيكون متبعاً لهواه بـ لا ظن ، وخيارهم من يتبع الظن وما تهوى الأنفس ، وهؤلاء إذا طلب من أحدهم حجة ذكر تقليده لمن يجبه من آبائه وأسلافه كقول المشركين : ﴿ إِنَا وَجَدُنَا آبَاءُنَا عَلَى أَمَّةً وَإِنَا عَلَى آثَارِهُم مَقْتَدُونَ ﴾(١)، وإن عكسوا احتجوا بالقدر ، وهو أن الله أراد هذا وسلطنا عليه فهم يعملون بهواهم وإرادة نفوسهم بحسب قدرتهم كالملوك المسلطين ، وكان الواجب عليهم أن يعملوا بما أمر الله فيتبعون أمر الله وما يجبه ويرضاه ، لا يتبعون إرادتهم وما يجبونه هم ويرضونه ، وأن يستعينوا بالله فيقولون : ﴿ إِياكُ نعبد وإياكُ نستعين ﴾ لا حول ولا قوة إلا بالله لا يعتمدون على ما أوتوه من القوة والتصرف والحال ، فإن هذا من الجد ، وقد كان النبي ﷺ يقول عقب الصلاة وفي الاعتدال بعد الركوع : « اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطى لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد » .

## الذوق والوجد

فالذوق والوجد هو يرجع إلى حب الإنسان ووجده بحلاوته وذوقه وطعمه ، وكل صاحب محبة فله في محبوبه ذوق ووجد ، فإن لم يكن ذلك بسلطان من الله وهو ما أنزله على رسوله على كان صاحبه متبعاً لهواه بغير

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف ٢٣.

هـدي ، وقـد قـال الله تعـالى : ﴿ وَمَنْ أَضَــل مَنْ اتبِع هــواه بغـير هــدي من الله ﴾ (١).

وقال تعالى : ﴿ وما لكم ألا تأكلوا مما ذكر اسم الله عليه وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه وإن كثيراً ليضلون بأهوائهم بغير علم إن ربك هو أعلم بالمعتدين ﴾ (٢).

وكذلك من اتبع ما يرد عليه من الخطاب . أو ما يرد من الأنوار والأشخاص الغيبية ، ولا يعتبر ذلك بالكتاب والسنة ، فإنما يتبع ظناً لا يغني من الحق شيئاً .

فليس في المحدثين الملهمين أفضل من عمر ، كما قال على الله قد كان في الأمم قبلكم محدثون فإن يكن في أمتي منهم أحد فعمر منهم » .

وقد وافق عمر ربه في عدة أشياء ، ومع هذا فكان عليه أن يعتصم بما جاء به الرسول ولا يقبل ما يرد عليه حتى يعرضه على الرسول ، ولا يتقدم بين يدي الله ورسوله بل يجعل ما ورد عليه ، وكان إذا تبين له من ذلك أشياء خلاف ما وقع له فيرجع إلى السنة ، وكان أبو بكر يبين له أشياء خفيت عليه فيرجع إلى بيان الصديق وإرشاده وتعليمه ، كما جرى يوم الحديبية ، ويوم مات الرسول ، ويوم ناظره من مانع الزكاة وغير ذلك، وكانت المرأة ترد عليه ما يقوله وتذكر الحجة من القرآن ، فيرجع إليها كما جرى في مهور النساء، ومثل هذا كثير .

فكل من كان من أهل الإلهام والخطاب والمكاشفة ، لم يكن أفضل من عمر ، فعليه أن يسلك سبيله في الاعتصام بالكتاب والسنة تبعاً لما جاء به الرسول تبعاً لما ورد عليه ، وهؤلاء الذين أخطؤا

<sup>(</sup>١) سورة القصص ٥٠. (٢) سورة الأنعام ١١٩.

وضلوا وتركوا ذلك واستغنوا بما ورد عليهم وظنوا أن ذلك يغنيهم عن اتباع العلم المعقول.

وصار أحدهم يقول: أخذوا علمهم ميتاً عن ميت، وأخذنا علمنا عن الحي الذي لا يموت، فيقال له: أما ما نقله الثقات عن المعصوم فهو حق ولولا النقل المعصوم لكنت أنت وأمثالك إما من المشركين وإما من اليهود والنصارى، وأما ما ورد عليك فمن أين لك أنه وحي من الله، ومن لك أنه ليس من وحي الشيطان.

## وحي الرحمن ووحي الشيطان

والوحي وحيان : وحي من الرحمن ، ووحي من الشيطان . قال تعالى : ﴿ وكذلك ﴿ وإن الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً ﴾ (٢) ، وقال تعالى : ﴿ هل أنبئكم على من تنزل الشياطين ﴾ (٣) .

وقد كان المختار بن أبي عبيد من هذا الضرب ، حتى قيل لابن عمر وابن عباس قيل لأحدهما : أنه يقول أنه أوحى إليه فقال : وإن الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم . وقيل للآخر : إنه يقول أنه ينزل عليه فقال : ﴿ هل أنبئكم على من تنزل الشياطين ﴾ (٤) فهؤلاء يحتاجون إلى الفرقان الإيماني القرآني النبوي السرعي أعظم من حاجة غيسرهم ، وهؤلاء لهم حسيات يسرونها ويسمعونها ، والحسيات يضطر إليها الإنسان بغير اختياره ، كها قد يرى الإنسان أشياء ويسمع أشياء بغير اختياره ، كها أن النظار لهم قياس ومعقول ، وأهل السمع لهم أخبار منقولات ، وهذه الأنواع الثلاثة هي طرق العلم ؛ الحس ، والخبر ، والنظر ، وكل انسان من هذه الثلاثة في بعض الأمور ، لكن يكون

 <sup>(</sup>۱) سورة الأنعام ۱۲۱.
 (۳) سورة الشعراء ۲۲۱.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنعام ۱۱۲.
 (٤) سورة الشعراء ۲۲۱.

بعض الأنواع أغلب على بعض الناس في الدين وغير الدين ، كالطلب فإنه تجربات وقياسات وأهله منهم من يغلب عليه للتجربة ، ومنهم من يغلب عليه القياس ، والقياس أصله التجربة لا بد فيها من قياس ، لكن مثل قياس العاديات لا يعرف فيه العلة والمناسبة ، وصاحب القياس من يستخرج العلة المناسبة ويعلق الحكم بها والعقل خاصة القياس والاعتبار والقضايا الكلية ، فلا بد له من الحسيات التي هي الأصل ليعتبر لها ، والحس إن لم يكن مع صاحب عقل وإلا فقد يغلط .

والناس يقولون غلط الحس ، والغلط تارة من الحس وتارة من صاحبه ، فإن الحس يرى أمراً معيناً فيظن صاحبه فيه شيئاً آخر فيؤتى من ظنه فلا بدله من العقل .

ولهذا النائم يرى شيئاً وتلك الأمور لها وجود وتحقيق ، ولكن هي خيالات وأمثلة فلها عزب ، ظنها الرائي نفس الحقائق كالذي يرى نفسه في مكان آخر يكلم أمواتاً ويكلمونه ، ويفعل أموراً كثيرة وهو في النوم ، يجزم بأنه نفسه الذي يقول ويفعل ، لأن عقله عزب عنه ، وتلك الصورة التي رآها مثال صورته وخيالها ، لكن غاب عقله عن نفسه حتى ظن أن ذلك المثال هو نفسه ، فلها ثاب إليه عقله علم أن ذلك خيالات ومثالات ، ومن الناس من لا يغيب عقله ، بل يعلم في المنام أن ذلك في المنام .

وهذا كالذي يرى صورته في المرآة أو صورة غيره ، فإذا كان ضعيف العقل ظن أن تلك الصورة هي الشخص حتى أنه يفعل به ما يفعل بالشخص ، وهذا يقع للصبيان والبله ، كها يخيل لأحدهم في الضوء شخص يتحرك ويصعد وينزل فيظنونه شخصاً حقيقة ، ولا يعلمون أنه خيال فالحسن أحس صحيحاً لم يغلط ، لكن معه عقل لم يميز بين هذا العين والمثال ، فإن العقل قد عقل قبل هذا أن مثل هذا يكون مثالاً ، وقد عقل لوازم الشخص بعينه وأنه لا يكون في

الهواء ولا في المرآة ولا يكون بدنه في غير مكانه وأن الجسم الواحد لا يكون في مكانين .

### غلط أهل المكاشفات

وهؤلاء الذين لهم مكاشفات ومخاطبات يرون ويسمعون ما له وجود في الخارج ، وما لا يكون موجوداً إلا في أنفسهم كحال النائم ، وهذا يعرفهه كل أحد . ولكن قد يرون في الخارج أشخاصاً يراها عياناً ، وما في خيال الإنسان لا يراه غيره ويخاطبهم أولئك الأشخاص ويحملونهم ويذهبون بهم إلى عرفات ، فيقفون بها وإما إلى غير عرفات ، ويأتوهم بذهب وفضة وطعام ولباس وسلاح وغير ذلك يخرجون إلى الناس ويأتونهم أيضاً بمن يطلبونه ، مثل من يكون له إرادة في امرأة أو صبي فيأتونه بذلك ، إمام محمولاً في الهواء وإما بسعي شديد ، ويخبر أنه وجد في نفسه من الباعث القوي ما لم يمكنه المقام معه ، أو يخبر أنه سمع خطاباً ، وقد يقتلون له من يريد قتله من أعدائه أو يمرضونه ، فهذا كله موجود كثيراً لكن من الناس من يعلم أن هذا من الشيطان ، وأنه من السحر ، موجود كثيراً لكن من الناس من يعلم أن هذا من الشيطان ، وأنه من السحر ، ومنهم من يعلم أن ذلك من الجن ويقول هذا كرامة أكرمنا بتسخير الجن لنا ، ومنهم من ينظن أولئك الأشخاص إلا الأدمين أو ملائكة ، فإن كانوا غير معروفين .

قال : هؤلاء رجال الغيب ، وإن يسموا قالوا : هذا هو الخضر ، وهذا هو إلياس ، وهذا هو أبو بكر وعمر ، وهذا هو الشيخ عبد القادر أو الشيخ عدي أو الشيخ أحمد الرفاعي أو غير ذلك ، ظن أن الأمر كذلك فهنا لم يغلط ، لكن غلط عقله حيث لم يعرف أن هذه شياطين تمثلت على صور هؤلاء .

وكثير من هؤلاء يظن أن النبي على نفسه أو غيره من الأنبياء أو الصالحين يأتيه في اليقظة ، ومن يرى ذلك عند قبر النبي على أو الشيخ وهو صادق في أنه إياه من قال إنه النبي أو الشيخ أو قيل له ذلك فيه ، لكن غلط حيث ظن صدق أولئك ، والذي له عقل وعلم يعلم أن هذا ليس هو النبي على تارة لما يراه منهم

ومن هؤلاء من يقول: إذا مت فلا تدعوا أحداً يغسلني ، ولا فلانا يخضرني ، فإني أنا أغسل نفسي ، فإذا مات رأوه قد جاء وغسل ذلك البدن ، ويكون ذلك جنياً ، قد قال لهذا آلميت إنك تجيء بعد الموت ، واعتقد ذلك حقاً فإنه كان في حياته يقول له أموراً ، وغرض الشيطان أن يضل أصحابه ، وأما بلاد المشركين كالهند فهذا كثيراً ما يرون الميت بعد موته جاء وفتح حانوته ورد ودائع وقضى ديوناً ودخل إلى منزله ثم ذهب ، وهم لا يشكّون أنه الشخص نفسه ، وإنما هو شيطان تصور في صورته .

( ومن هؤلاء ) من يكون في جنازة أبيه أو غيزه ، والميت على سريره وهو يراه آخذاً يمشي مع الناس بيد ابنه وأبيه قد جعل شيخاً بعد أبيه ، فلا يشك ابنه أن أباه نفسه هو كان الماشي معه الذي رآه هو دون غيره ، وإنما كان شيطاناً ويكون مثل هذا الشيطان قد سمي نفسه خالداً وغير خالد ، وقال لهم إنه من رجال الغيب ، وهم يعتقدون أنه من الإنس الصالحين ، ويسمونه خالداً الغيبي وينسبون الشيخ إليه فيقولون : محمداً الخالدي ونحو ذلك .

#### تكليف الجان

( فإن الجن مأمورون ومنهيون ) كالإنسا وقد بعث الله الرسل من الإنس اليهم وإلى الإنس ، وأمر الجميع بطاعة الرسل كما قال تعالى : ﴿ يا معشر الجن والإنس ألم يأتكم رسل منكم يقصون عليكم آياتي وينذرونكم لقاء يـومكم هذا قالوا شهدنا على أنفسنا وغرتهم الحياة الدنيا وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا

كافرين ﴾ (١) وهذا بعد قوله: ﴿ ويوم يحشرهم جميعاً يا معشر الجن قد استكثرتم من الإنس وقال أولياؤهم من الإنس ربنا استمتع بعضنا ببعض وبلغنا أجلنا الذي أجلت لنا قال النار مشواكم خالدين فيها إلا ماشاء الله ﴾ (٢) في ال غير واحد من السلف: أي كثير من أغويتم من الإنس وأضللتموهم.

وذكر ابن أبي حاتم عن الحسن البصري قـال : مـا كـان استمتـاع بعضهم ببعض إلا أن الجن أمرت وعملت الإنس .

وعن محمد بن كعب قال: هو الصحابة في الدنيا ، وقال ابن السائب: استمتاع الإنس بالجن استعاذتهم بهم ، واستمتاع الجن بالإنس إن قالوا قد أسرنا الإنس مع الجن حتى عاذوا بنا ، فيزدادون شرفاً في أنفسهم وعظاً في نفوسهم ، وهذا كقوله: ﴿ وإنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقاً ﴾ (٣)قلت: الاستمتاع بالشيء هو أن يتمتع به ، ينال به ما يطلبه ويريده ويهواه ، ويدخل في ذلك استمتاع الرجال بالنساء بعضهم لبعض ، كما قال: ﴿ في المنتمتاع بالإناث بالإناث بالإناث .

ويدخل في هذا الاستمتاع بالاستخدام وأثمة الرياسة ، كما يتمتع الملوك والسادة بجنودهم ومماليكهم ، ويدخل في ذلك الاستمتاع بالأموال كاللباس ، ومنه قوله : ﴿ ومتعوهن على الموسع قدره وعلى المقتر قدره ﴾ (٥)، وكان من السلف من يمتع المرأة بخادم فهي تستمتع بخدمته ، ومنهم من يمتع بكسوة أو نفقه . ولهذا قال الفقهاء : أعلى المتعة خادم وأدناها كسوة يجزى فيها الصلاة .

وفي الجملة استمتاع الإنس الجن والجن بالإنس ، يشبه استمتاع الإنس بالإنس . قال تعالى : ﴿ الأخلاء يـومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين ﴾ (٦) وقـال

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ١٣٠. (٣) سورة الجن ٦. (٥) سورة البقرة ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ١٢٨. ﴿ ٤) سورة النساء ٢٤. ﴿ ٦) سورة الزخرف ٦٧.

تعالى: ﴿ وتقطعت بهم الأسباب﴾ (١). قال مجاهد: هي المودات التي كانت لغير الله . وقال الخليل : ﴿ إنما اتخذتم من دون الله أوثاناً مودة بينكم في الحياة الدنيا ثم يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً ﴾ (٢) قال تعالى : ﴿ أَفَرَأَيْتُ مِنَ اتّخَذَ إِلْمُهُ هُواهُ ﴾ (٣) فالمشرك يعبد ما يهواه ، واتباع الهوى هو استمتاع من صاحبه بما يهواه ، وقد وقع في الإنس والجن هذا كله .

وتارة يخدم هؤلاء لهؤلاء في أغراضهم ، فالجن تأتيه بما يريد من صورة أو مال أو قتل عدوه ، والإنس تطيع الجن فتارة يسجد له وتارة يسجد لما يأمره بالسجود له ، وتارة يمكنه من نفسه فيفعل به الفاحشة ، وكذلك الجنيات منهم من يريد من الإنس الذي يخدمنه ما يريد نساء الإنس من الرجال ، وهذا كثير في رجال الجن ونسائهم . فكثير من رجالهم ينال من نساء الإنس ما يناله الإنسي وقد يفعل ذلك بالذكران .

# صراع الجن للإنس هو لأسباب ثلاثة

( وصراع الجن للإنس هو لأسباب ثلاثة ) تارة يكون الجني يجب المصروع فيصرعه ليتمتع به ، وهذا الصرع يكون أرفق من غيره وأسهل ، وتارة يكون الإنسي آذاهم إذا بال عليهم ، أو صب عليهم ماء حاراً ، أو يكون قتل بعضهم . أو غير ذلك من أنواع الأذى ، هذا أشد الصرع ، وكثيراً ما يقتلون المصروع ، وتارة يكون بطريق العبث به ، كما يعبث سفهاء الإنس بأبناء السبيل .

# صور استمتاع الأنس بالجن

ومن استمتاع الإنس بالجن استخدامهم في الأخبار بالأمور الغائبة كما يخبر الكهان ، فإن في الإنس من له غرض في هذا لما يحصل به من الرياسة والمال

 <sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٦٦.
 (٢) سورة الجاثية ٢٣.

وغير ذلك ، فإن كان القول كفاراً كها كانت العرب ، لم تبال بأن يقال أنه كاهن كها كانان العرب كهاناً . وقدم النبي على المدينة وفيها كهان ، وكان المنافقون يطلبون التحاكم إلى الكهان ، وكان أبو أبرق الأسلمي أحد الكهان قبل أن يسلم ، وإن كان القوم مسلمين لم يظهر أنه كاهن ، بل يجعل ذلك من باب الكرامات ، وهو من جنس الكهان فإنه لا يخدم الإنسي بهذه الأخبار إلا لما يستمتع به من الإنسي بأن يطبعه الإنسي في بعض ما يريده ، إما في شرك ، وإما في فاحشة ، وإما في أكل حرام ، وإما في قتل نفس بغير حق ، فالشياطين لهم غرض فيها نهى الله عنه من الكفر والفسوق والعصيان ، ولهم لذة في الشر والفتن يجبون ذلك ، وإن لم يكن فيه منفعة لهم ، وهم يقولون بأمر السارق أن يسرق وقذهب إلى أهل المال ، فيقولون فلا سرق متاعكم ، ولهذا يقال : القوة الملكية والبهيمية والسبعية والشيطانية ، فإن الملكية فيها العلم النافع والعمل الصالح ، والبهيمية فيها الشهوات كالأكل والشرب ، والسبعية فيها الغضب وهو دفع المؤذي ، وأما الشيطانية فشر محض ليس فيها جلب منفعة ولا دفع مضرة .

والفلاسفة ونحوهم ممن لا يعرف الجن والشياطين لا يعرفون هذه ، وإنما يعرفون الشهوة والغضب ، والشهوة والغضب خلق المصلحة ومنفعة ، لكن المذموم هو العدوان فيها ، وأما الشيطان فيأمر بالشر الذي لا ينفعه فيه ويحب ذلك ، كما فعل إبليس بآدم لما وسوس له ، وكما امتنع من السجود له ، فالحسد يأمر به الشيطان ، والحاسد لا ينتفع بزوال النعمة عن المسحود ، لكن يبغض ذلك وقد يكون بغضه لفوات غرضه وقد لا يكون .

ومن استمتاع الإنس بالجن : استخدامهم في إحضار بعض ما يطلبونه من مال وطعام وثياب ونفقة ، فقد يأتون ببعض ذلك وقد يدلونه على كنز وغيره ، واستمتاع الجن بالإنس استعمالهم فيها يريده الشيطان من كفر وفسوق ومعصية .

ومن استمتاع الإنس بالجن : استخدامهم فيها يـطلبه الإنس من شرك وقتل وفواحش ، فتارة يتمثـل الجني في صـورة الإنسي ، فـإذا استغـاث بــه

بعض أتباعه أتــاه فظن أنــه الشيخ نفســه ، وتارة يكــون التابــع قــد نــادى شيخــه وهتف به : يا سيدي فلان فينقل الجني ذلك الكلام إلى الشيخ بمثل صوت الإنسي حتى يظن الشيخ أنه صوت الإنسى بعينه . ثم إن الشيخ يقول : نعم . ويشمير إشارة يدفع بهما ذلك المكروه ، فيأتي الجني بمثل ذلك الصوت والفعل ، يظن ذلك الشخص أنه شيخه نفسه وهو الذي أجابه وهو الذي فعل ذلك ، حتى أن تابع الشيخ قد يكون يده في إناء يأكل فيضع الجني يده في صورة يد الشيخ ويأخذ من الطعام فيظن ذلك التابع أنه شيخه حاضر معه ، والجني يمثل للشيخ نفسه مثل ذلك الإناء فيضع يده فيه حتى يظن الشيخ أن يده في ذلك الإناء ، فإذا حضر المريد ذكر له الشيخ أن يدي كانت في الإناء فيصدقه ، ويكون بينهما مسافة شهر والشيخ مـوضعه ويـده لم تطل ، ولكن الجني مثــل للشيخ ومثـل الجني وخيله ، وإذا سئل الشيخ المخـدوم عن أمـر غـائب إمـا سـرقـة وإمـا شخص مات وطلب منه أن يخبر بحالـه ، أو علة في النساء أو غـير ذلـك ، فـإن الجني قبد يمثل ذلك فيريبه صورة المسروق، فيقول الشيخ: ذهب لكم كنذا وكذا ، ثم إن كان صاحب المال معظماً وأراد أن يدله على سرقته مثل له الشيخ الذي أخذه أو المكان الذي فيـه المال ، فيـذهبون إليـه فيجدونـه كما قـال ، والأكثر منهم أنهم يظهرون صورة لمال ، ولا يكـون عليه لأن الـذي سرق المـال معه أيضــاً حتى يخدمه ، والجن يخاف بعضهم من بعض ، كما أن الإنس يخاف بعضهم بعضاً ، فإذا دل الجني عليه جاء إليه أولياء السارق فآذوه ، وأحياناً لا يـدل لكون السارق وأعوانه يخدمونه ويرشونه ، كما يصيب معرف اللصوص من الإنس تارة يعرف السارق ولا يعرف به إما لرغبة ينالها منه ، وإما لرهبة وخوف منه ، وإذا كان المال المسروق لكبير يخافه ويـرجوه عـرف سارقـه ، فهذا وأمثـاله من استمتـاع بعضهم ببعض.

( والجن مكلفون كتكليف الإنس ) وعمد ﷺ مرسل إلى الثقلين الجن والإنس ، وكفار الجن يدخلون النار بنصوص وإجماع المسلمين ( وأما مؤمنهم )

ففيهم قولان ، وأكثر العلماء على أنهم يثابون أيضاً ويدخلون الجنة ، وقد روى أنهم يكونون في ربضها يـراهم الإنس من حيث لا يـرون الإنس ، عكس الحـال في الدنيا . وهو حديث رواه الطبراني في معجمه الصغير يحتاج النظر في إسناده وقد . وقد احتج ابن ألى ليلي وأبو يوسف على ذلك بقوله تعالى : ﴿ ولكل درجات مما عملوا (١٠) وقد ذكر الجن والإنس الأبرار والفجار في الأحقاف والأنعام. واحتج الأوزاعي وغيره بقوله تعالى: ﴿ لَمْ يَطْمِثُهُنَ إِنْسَ قَبِلُهُمْ وَلَا جان ﴾ (٢) وقد قال تعالى في الأعراف : ﴿ أُولئك الدِّين حق عليهم القول في أمم قد خلت من قبلهم من الجن والإنس أنهم كانوا خاسرين . ولكل درجات مما عملوا ﴾ (٣) وقد تقدم قبل هذا ذكر أهل الجنة وقوله: ﴿ أُولئك اللَّذِينَ نتقبل عنهم أحسن ما عملوا ونتجاوز عن سيئاتهم في أصحاب الجنة (٤) ثم قال: ﴿ ولكل درجات مما عملوا وليوفيهم أعمالهم وهم لا يظلمون (°) قال عبد الرحن بن زيد بن أسلم : درجات أهل الجنة تذهب علواً ، ودرجات أهل النار تذهب سفلًا ، وقد قال تعالى عن قول الجن: ﴿ منا الصالحون ومنا دون ذلك كنا طرائق قددا ﴾(٦) وقالوا: ﴿ وإنا منا المسلمون ومنا القاسطون فمن أسلم فأولئك تحروا رشداً وأما القاسطون فكانوا لجهنم حطبا ﴿ (٧) ففيهم الكفار والفساق والعصاة ، وفيهم من فيه عبادة ودين بنوع من قلة العلم كما في الإنس ، وكل نوع من الجن يميل إلى نظيره من الإنس، فاليهود مع اليهود، والنصاري مع النصاري، والمسلمون مع المسلمين ، والفساق مع الفساق ، وأهل الجهل والبدع مع أهل الجهد والبدع .

## استخدام الإنس الجان

واستخدام الإنس لهم مثل استخدام الإنس للإنس بشيء . منهم من

 <sup>(</sup>١) سورة الأحقاف ١٩.
 (٤) سورة الأحقاف ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن ٧٤. (٥) سورة الأحقاف ١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف ١٨ ـ ١٩. (٦) سورة الجن ١١.

يستخدمهم في المحرمات من الفواحش والظلم والشرك والقول على الله بلا علم ، وقد يظنون ذلك من كرامات الصالحين وإنما هو من أفعال الشياطين ومنهم من يستخدمهم في أمور مباحة ، إما إحضار ماله أو دلالة على مكان فيه مال ليس له مالك معصوم أو دفع من يؤذيه ونحو ذلك ، فهذا كاستعانة الإنس بعضهم ببعض في ذلك . والنوع الثالث : أن يستعملهم في طاعة الله ورسوله كما يستعمل الإنس في مثل ذلك ، فيأمرهم بما أمر الله به ورسوله وينهاهم عما نهاهم الله عنه ورسوله ، كما يأمر الإنس وينهاهم ، وهذه حال نبينا على ، وحال من اتبعه واقتدى به من أمته ، وهم أفضل الخلق فإنهم يـأمرون الإنس والجن بمـا أمرهم الله به ورسوله ، وينهون الإنس والجن عما نهاهم الله عنه ورسول إذ كان نبينا محمد ﷺ مبعوثاً بـذلك إلى الثقلين الإنس والجن ، وقـد قال الله لـه : ﴿ قُلْ هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين ﴾(١)وقال: ﴿ قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم (۲) «وعمر رضى الله عنه لما نادى يما سارية الجبل . قال : إن لله جنوداً يبلغون صوتي » وجنود الله هم من الملائكة ومن صالحي الجن ، فجنود الله بلغوا صوت عمر إلى سارية وهـو أنهم نادوه بمثـل صوت عمر وإلا نفس صوت عمر لا يصل نفسه في هذه المسافة البعيدة ، وهذا كالرجل يدعو آخر وهو بعيد عنه ، فيقول: يا فلان فيعان على ذلك. فيقول الواسطة بينهما: يا فلان وقد يقول لمن هو بعيـد عنه: يـا فلان احبس المـاء تعال إلينـا وهو لا يسمع صوته ، فيناديه الواسطة بمثل ذلك : يا فلان احبس الماء ارسل الماء إما بمثل صوت الأول إن كان لا يقبل إلا صوته وإلا فبلا يضر بأي صوت ، كان إذا عرف أن صاحبه قد ناداه ، وهذا حكاية كان عمر مرة قد أرسل جيشاً فجاء شخص وأخبر أهل المدينة بانتصار الجيش وشاع الخبر . فقال عمر : من أين لكم هذا ؟ قالوا: شخص صفته كيت وكيت فأخبرنا . فقال عمر: ذاك أبو

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف ۱۰۸ . (۲) سورة آل عمران ۳۱.

الهيثم . يريد الجن وسيجيء بريد الانسان بعد ذلك بأيام .

وقد يأمر الملك بعض الناس بأمر ويستكتمه إياه فيخرج فيرى الناس يتحدثون به ، فإن الجن تسمعه وتخبر به الناس والذي يستخدمون الجن في المباحات يشبه استخدام سليمان ، لكن أعطى ملكاً لا ينبغى لأحد بعده وسخرت لـه الإنس والجن ، وهـذا لم يحصـل لغيـره والنبي ﷺ لما تفلت عليــه العفريت ليقطع عليه صلاته قال . « فأخذته فذعته حتى سال لعابه على يدي وأردت أن أربطه إلى سارية من سوارى المسجد ثم ذكرت دعوة أخى سليمان فأرسلته » ( فلم يستخدم ) الجن أصلًا لكن دعاهم إلى الإيمـان بــالله ، وقـرأ عليهم القرآن وبلغهم الرسالة وبايعهم كما فعل بالإنس. والذي أوتيه على أعظم مما أوتيه سليمان ، فإنه استعمل الجن والانس في عبادة الله وحده وسعادتهم في الدنيا والآخرة ، لا لغرض يرجع إليه إلا ابتغاء وجه الله وطلب مرضاته ، واختار أن يكون عبداً رسولًا على أن يكون نبياً ملكاً ، فـداود وسليمان ويـوسف أنبياء ملوك ، وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد رسل عبيد ، فهو أفضل كفضل السابقين المقربين على الأبرار أصحاب اليمين ، وكثير ممن يرى هذه العجائب الخارقة يعتقد أنها من كرامات الأولياء وكثير من أهل الكلام والعلم لم يعرفوا الفرق بين الأنبياء والصالحين في الآيات الخارقة ، وما لأولياء الشيطان من ذلك من السحرة والكهان والكفار من المشركين وأهل الكتاب وأهل البدع والضلال من الداخلين في الاسلام ، جعلوا الخوارق جنساً واحداً وقالوا كلها يمكن أن تكون معجزة إذا اقترنت بدعوة النبوة والاستدلال بها والتحدى بمثلها.

وإذا ادعى النبوة من ليس بنبي من الكفار والسحرة فلا بد أن يسلبه الله ما كان معه من ذلك وأن يقيض له من يعارضه ، ولو عارض واحد من هؤلاء النبي لأعجزه الله ، فخاصة المعجزات عندهم مجرد كون المرسل إليهم لا يأتون بمثل ما أتى به النبي كان معتاداً للناس قالوا : إن عجز الناس عن المعارضة خرق عادة فهده هي المعجزات عندهم ، وهم ضاهوا سلفهم من المعتزلة الذين قالوا

المعجزات هي خرق العادة ، لكن أنكروا كرامات الصالحين ، وأنكروا أن يكون السحر والكهانة إلا من جنس الشعبذة والحيل ، لم يعلموا أن الشياطين تعين على ذلك ، وأولئك أثبتوا الكرامات ثم زعموا أن المسلمين أجمعوا على هذه لا تكون إلا لرجل صالح أو نبي . قالوا : فإذا ظهرت على يد رجل كان صالحاً بهذا الإجماع وهؤلاء أنفسهم قد ذكروا أنها تكون للسحرة ما هو مثلها ويناقضوا في ذلك كها قد بسط في غير هذا الموضع .

#### انخداع العامة بالسحرة والكهان

فصار كثير من الناس لا يعلمون ما للسحرة وللكهان ، وما يفعله الشياطين من العجائب ، وظنوا أنها لا تكون إلا لرجل صالح ، فصار من ظهرت هذه له يظن أنها كرامة فيقوى قلبه بأن طريقته هي طريقة الأولياء ، وكذلك غيرهم يظن فيه ذلك ثم يقولون : الوالي إذا تولى لا يعترض عليه ، فمنهم من يراه مخالفاً لما علم بالاضطرار من دين الرسول مثل ترك الصلاة المفروضة وأكل الخبائث كالخمر والحشيشة والميتة وغير ذلك ، وفعل الفواحش والفحش والتفحش في المنطق وظلم الناس وقتل النفس بغير حق والشرك بالله وهو مع ذلك يظن فيه أنه ولي من أولياء الله قد وهبه هذه الكرامات بلا عمل فضلاً من الله تعالى ، ولا يعلمون أن هذه من أعمال الشياطين ، وأن هذه من أولياء الشياطين يضل به الناس ويغويهم .

(ودخلت) الشياطين في أنواع من ذلك ، فتارة يأتون الشخص في النوم يقول أحدهم: أنا أبو بكر الصديق وأنا أتوبك لي ، وأصير شيخك وأنت تتوب الناس لي ويلبسه ، فيصبح وعلى رأسه ما ألبسه فلا يشك أن الصديق هو الذي جاءه ولا يعلم أنه الشيطان ، وقد جرى مثل هذا لعدة من المشايخ بالعراق والجزيرة والشام ، وتارة يقص شعره في النوم فيصبح فيجد شعره مقصوصاً ، وتارة يقول أنا الشيخ فلان فلا يشك أن الشيخ نفسه جاءه وقص شعره .

وكثيراً ما يستغيث الـرجل بشيخـه الحي أو الميت ، فيأتـونه في صـورة ذلك

الشيخ وقد يخلصونه مما يكره ، فلا يشك أن الشيخ نفسه جاءه أو أن ملكاً تصور بصورته وجاءه ، ولا يعلم أن ذلك الذي تمثل إنما هو الشيطان لما أشرك بالله أضلته الشياطين والملائكة لا تجيب مشركاً ، وتارة يأتون إلى من هو خال في البرية ، وقد يكون ملكاً أو أميراً كبيراً ويكون كافراً ، وقد انقطع عن أصحابه وعطش وخاف الموت فيأتيه في صورة إنسي ويسقيه ويدعوه إلى الاسلام ويتوبه فيسلم على يديه ويطعمه ويدله على الطريق ويقول من أنت ؟ فيقول : أنا فلان ويكون في موضع .

(كما جرى مثل هذا لي) كنت في مصر في قلعتها وجرى مثل هذا إلى كثير من الترك من ناحية المشرق، وقال له ذلك الشخص أنا ابن تيمية قلم يشك ذلك الأمير أني أنا هو أخبر بذلك ملك ماردين، وأرسل بذلك ملك ماردين إلى ملك مصر رسولاً وكنت في الحبس فاستعظموا ذلك وأنا لم أخرج من الحبس، ولكن كان هذا جنياً يجبنا فيصنع بالترك التتر مثل ما كنت أصنع بهم لما جاءوا إلى دمشق، كنت أدعوهم إلى الإسلام، فإذا نطق أحدهم بالشهادتين أطعمتهم ما تيسر فعمل معهم مثل ما كنت أعمل، وأراد بذلك إكرامي ليظن ذاك أني أنا الذي فعلت ذلك.

#### قضية الخضر

قال في طائفة من الناس: فلم لا يجوز أن يكون ملكاً ؟ قلت: لا إن الملك لا يكذب ، وهذا قد قال أنا ابن تيمية وهو يعلم أنه كاذب في ذلك.

(وكثير من الناس) رأى من قال إني أنا الخضر، وإنما كان جنياً ثم صار من الناس من يكذب بهذه الحكايات إنكاراً لموت الخضر، والذين قد عرفوا صدقها يقطعون بحياة الخضر، وكلا الطائفتين مخطىء، فإن الذين رأوا من قال إني أنا الخضر هم كثيرون صادقون، والحكايات متواترات لكن أخطئوا في ظنهم أنه الخضر، وإنما كان جنياً ولهذا يجري مثل هذا لليه ود والنصارى، فكثيراً ما يأتيهم في كنائسهم من يقول إنه الخضر، وكذلك اليه ود يأتيهم في كنائسهم من

يقول إنه الخضر ، وفي ذلك من الحكايات الصادقة ما يضيق عنه هذا الموضع يبين صدق من رأى شخصاً وظن أنه الخضر ، وأنه غلط في ظنه أنه الخضر ، وإنما كان جنياً وقد يقول أنا المسيح أو موسى أو محمد أو أبو بكر أو عمر أو الشيخ فلان ، فكل هذا قد وقع والنبي على قال : « من رآني في المنام فقد رآني حقاً فإن الشيطان لا يتمثل في صورتي » قال ابن عباس : في صورته التي كان عليها في حياته وهذه رؤية في المنام ، وأما في في اليقظة فمن ظن أن أحداً من الموتى يجي بنفسه للناس عياناً قبل يوم القيامة فمن جهله أتى .

( ومن هنا ) ضلت النصارى حيث اعتقدوا أن المسيح بعد أن صلب كها يظنون أنه أتى إلى الجواريين وكلمهم ووصاهم ، وهذا مذكور في أناجيلهم ، وكلها تشهد بذلك ، وذاك الذي جاء كان شيطاناً قال أنا المسيح ولم يكن هو المسيح نفسه ، وذاك الذي جاء كان شيطاناً قال أنا المسيح ولم يكن هو المسيح نفسه ، ويجوز أن يشتبه مثل هذا على الحواريين كها اشتبه على كثير من شيوخ المسلمين ، ولكن ما أخبرهم المسيح قبل أن يرفع بتبليغه فهو الحق الذي يجب عليهم تبليغه ، ولم يرفع حتى بلغ رسالات ربه فلا حاجة إلى مجيئة بعد أن رفع إلى السهاء .

(وأصحاب الحلاج) لما قتل كان يأتيهم من يقول أنا الحلاج، فيرونه في صورته عياناً، وكذلك شيخ بمصر يقال له الدسوقي بعد أن مات كان يأتي أصحابه من جهته رسائل وكتب مكتوبة وأراني صادق من أصحابه الكتاب الذي أرسله فرأيته بخط الجن، وقد رأيت خط الجن غير مرة، وفيه كلام من كلام الجن، وذاك المعتقد يعتقد أن الشيخ حي، وكان يقول انتقل ثم مات. وكذلك شيخ آخر كان بالمشرق وكان له خوارق من الجن، وقيل كان بعد هذا يأتي خواص أصحابه في صورته فيعتقدون أنه هو، وهكذا الذين كانوا يعتقدون بقاء علي أو بقاء محمد بن الحنفية قد كان يأتي إلى بعض أصحابهم جني في صورته، وكذا منتظر الرافضة قد يراه أحدهم أحياناً ويكون المرئى جنياً، فهذا

باب واسع واقع كثيراً ، وكلما كان للقوم أجهل كان عندهم أكثر . ففي المسركين أكثر مما في النصارى وهو في النصارى كما هو في الداخلين في الإسلام ، وهذه الأمور يسلم بسببها ناس ويتوب بسببها ناس يكونون أضل من أصحابها فينتقلون بسببها إلى ما هو خير مما كان عليه كالشيخ الذي فيه كذب وفجور من الإنس قد يأتيه قوم كفار فيدعوهم إلى الإسلام فيسلمون ويصيرون خيراً مما كانوا ، وإن كان قصد ذلك الرجل فاسداً .

وقد قال عَلَيْ : « إن الله يؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر وبأقوام لا خلاق لهم » وهذا كان كالحجج والأدلة التي يذكرها كثير من أهل الكلام والرأي ، فإنه ينقطع بها كثير من أهل الباطن . ويقوى بها قلوب كثير من أهل الحق ، وإن كانت في نفسها باطلة فغيرها أبطل منها ، والخير والشر درجات فينتفع بها أقوام ينتقلون مما كانوا عليه إلى ما هو خير منه ، وقد ذهب كثير من مبتدعة المسلمين من الرافضة والجهمية وغيرهم إلى بلاد الكفار ، فأسلم على يديه حلق كثير وانتفعوا بذلك وصاروا مسلمين ميتدعين ، وهو خبر من أن يكونوا كفاراً، وكـذلك بعض الملوك قـد يغـزو غـزواً يـظلم فيـه المسلمـين والكفـار ويكـون آثـماً بذلك ، ومع هذا فيحصل به نفع خلق كثير كانوا كفاراً فصاروا مسلمين ، وذاك كان شراً بالنسبة إلى القائم بالواجب . وأما بالنسبة إلى الكفار فهو خير . وكذلك كثير من الأحاديث الضعيفة في الترغيب والترهيب والفضائل والأحكام والقصص قد يسمعها أقوام ، فينتقلون بها إلى خير مما كانوا عليه ، وإن كانت كـذباً ، وهـذا كالرجل يسلم رغبة في الدنيا ورهبة من السيف ، ثم إذا أسلم وطال مكثه بين المسلمين دخل الإيمان في قلبه ، فنفس ذل الكفر الذي كان عليه وانتهاره ودخوله في حكم المسلمين خير من أن يبقى كافراً ، فانتقل إلى خبير مما كان عليه وخف الشر الذي كان فيه ، ثم إذا أراد الله هدايته أدخل الإيمان في قلبه ، والله تعالى بعث الرسل بتحصيل المصالح وتكليمها وتعطيل المفاسد وتعليلها ، والنبي عليه دعا الخلق بغاية الإمكان ، ونقل كل شخص إلى خير مما كان عليه بحسب الإمكان : ﴿ ولكل درجات مما عملوا وليوفيهم أعمالهم وهم لا يظلمون ﴾(١).

وأكثر المتكلمين يردون باطلاً بباطل ، وبدعة ببدعة ، لكن قد يردون باطل الكفار من المشركين ، وأهل الكتاب بباطل المسلمين ، فيصير الكافر مسلماً مبتدعاً ، وأخص من هؤلاء من يرد البدع الظاهرة كبدعة الرافضة ببدعة أخف منها ، وهي بدعة أهل السنة ، وقد ذكرنا فيها تقدم أصناف البدع .

ولا ريب أن المعتزلة خير من الرافضة ومن الخوارج ، فإن المعتزلة تقر بخلافة الخلفاء الأربعة ، وكلهم يتولون أبا بكر وعمر وعثمان ، وكذلك المعروف عنهم أنهم يتولون علياً ، ومنهم من يفضله على أبي بكر وعمر ، ولكن حكى عن بعض متقدميهم أنه قال : فسق يوم الجمل إحدى الطائفتين ولا أعلم عينها . وقالوا إنه قال : لو شهد علي والزبير لم أقبل شهادتها لفسق أحدهما لا بعينه ، ولو شهد علي مع آخر ففي قبول شهادته قولان . وهذا القول شاذ فيهم والذي عليه عامتهم تعظيم علي .

ومن المشهود عندهم ذم معاوية وأبي مُوسى وعمرو بن العاص لأجل علي ، ومنهم من يكفر هؤلاء ويفسقهم بخلاف طلحة والزبير وعائشة فإنهم يقولون إن هؤلاء تابوا من قتاله ، وكلهم يتولى عثمان ويعظمون أبا بكر وعمر ويعظمون الذنوب ، فهم يتحرون الصدق كالخوارج لا يختلقون الكذب كالرافضة ، ولا يرون أيضاً اتخاذ دار غير الإسلام كالخوارج ، ولهم كتب في تفسير القرآن ونصر الرسول ، ولهم محاسن كثيرة يترجحون على الخوارج والروافض ، وهم قصدهم إثبات توحيد الله ورحمته وحكمته وصدقه وطاعته ، وأصولهم الخمس عن هذه الصفات الخمس لكنهم غلطوا في بعض ما قالوه في كل واحد من أصولهم الخمس ، فجعلوا من التوحيد نفي الصفات وإنكار الرؤية والقول بأن القرآن علوق ، فوافقوا في ذلك الجهمية وجعلوا من العدل أنه لا يشاء ما يكون ويكون

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف ١٩.

ما لا يشاء ، وأنه لم يخلق أفعال العباد ، فنفوا قدرته ومشيئته وخلقه لإثبات العدل ، وجعلوا من الرحمة نفي أمور خلقها لم يعرفوا ما فيها من الحكمة ، وكذلك هم الخوارج قالوا بإنفاذ الوعيد ليثبتوا أن الرب صادق لا يكذب ، إذ كان عندهم قد أخبر بالوعيد العام فمتى لم يقل بذلك لزم كذبه وغلطوا في فهم الوعيد ، وكذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالسيف قصدوا به طاعة الله ورسوله كما يقصده الخوارج والزيدية فغلطوا في ذلك .

وكذلك إنكارهم للخوارق غير المعجزات ، قصدوا به إثبات النبوة ونصرها ، وغلطوا فيها سلكوه ، فإن النصر لا يكون بتكذيب الحق ، وذلك لكونهم لم يحققوا خاصة آيات الأنبياء والأشعرية ما ردوه من بدع المعتزلة والرافضة والجهمية وغيرهم ، وبينوا ما بينوه من تناقضهم وعظموا الحديث والسنة ومذهب الجماعة ، فحصل بما قالوه من بيان تناقض أصحاب البدع للكبار ودرهم ما انتفع به خلق كثير .

فإن الأشعري كان من المعتزلة وبقي على مذهبهم أربعين سنة يقرأ على أبي على الجبائي، فلما انتقل عن مذهبهم كان خبيراً بأصولهم وبالرد عليهم وبيان تناقضهم، وأما ما بقي عليه من السنة فليس هو من خصائص المعتزلة، بل هو من القدر المشترك بينهم وبين الجهمية، وأما خصائص المعتزلة فلم يوالهم الأشعري في شيء منها، بل ناقضهم في جميع أصولهم، ومال في مسائل العدل والأسهاء والأحكام إلى مذهب جهم ونحوه، وكثير من الطوائف كالنجارية أتباع حسين النجار، والضرارية أتباع ضرار بن عمر، ويخالفون المعتزلة في القدر والأسهاء والأحكام وإنقاذ الوعيد.

والمعتزلة من أبعد الناس عن طريق أهل الكشف ، والخوارق والصوفية يذمونها ويعيبونها ، وكذلك يبالغون في ذم النصارى أكثر مما يبالغون في ذم اليهود وهم إلى النهود أقرب ، كما أن الصوفية ونحوهم إلى النصارى أقرب ، فإن النصارى عندهم عبادة وزهد وأخلاق بلا معرفة ولا بصيرة فهم ضالون ،

واليهود عندهم علم ونظر بلا قصد صالح ولا عبادة ولا زهد ولا أخلاق كريمة فهم مغصوب عليهم ، والنصارى ضالون .

قال أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم: ولا أعلم في هذا الحرف اختلافاً بين المفسرين، وروى بإسناد عن أبي روق عن ابن عباس وغير طريق الضالين وهم النصارى الذين أضلهم الله بفريتهم عليه، يقول: فألهمنا دينك الحق وهو لا إله إلا الله وحده لا شريك له حتى لا تغضب علينا كها غضبت على اليهود، ولا تضلنا كها أضللت النصارى فتعذبنا كها تعذبهم. يقول: إمنعنا من ذلك برفقك ورحمتك ورأفتك وقدرتك. قال ابن أبي حاتم: ولا أعلم في هذا الحرف اختلافاً بين المفسرين، وقد قال سفيان بن عيينة: كانوا يقولون من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى.

فأهل الكلام أصل أمرهم هو النظر في العلم ودليله ، فيعظمون العلم وطريقه ، وهو الدليل والسلوك في طريقه وهو النظر .

وأهل الزهد يعظمون الإرادة والمريد ، وطريق أهل الإرادة فهؤلاء يبنون أمرهم على الإرادة ، وأولئك يبنون أمرهم على النظر ، وهذه هي القوة العلمية ، ولا بد لأهل الصراط المستقيم من هذا وهذا ، ولا بد أن يكون هذا وهذا موافقاً لما جاء به الرسول .

فالإيمان قول وعمل وموافقة السنة، وأولئك عظموا النظر وأعرضوا عن الإرادة وعظموا جنس النظر ولم يلتزموا النظر الشرعي، فغلطوا من جهة كون جانب الإرادة لم يعظموه، وإن كانوا يوجبون الأعمال الظاهرة فهم لا يعرفون أعمال القلوب وحقائقها، ومن جهة أن النظر لم يميزوا فيه بين النظر الشرعي الحق الذي أمر به الشارع وأخبر به، وبين النظر البدعي الباطل المنهي عنه.

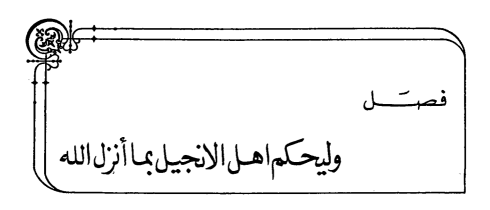
وكذلك الصوفية ، عظموا جنس الإرادة إرادة القلب ، وذموا الهوى وبالغوا في الباب ، ولم يميز كثيراً منهم بين الإرادة الشرعية الموافقة لأمر الله

ورسوله ، وبين الإرادة البدعية بل أقبلوا على طريق الإرادة طريقة النظر .

وأعرض كثير منهم فدخل عليهم الداخل في هاتين الجهتين ، ولهذا صار هؤلاء يميل إليهم النصارى ويميلون إليهم ، وأولئك يميل إليهم اليهود ويميلون إليهم ، وبين اليهود والنصارى غاية التنافر والتباغض ، وكذلك بين أهل الكلام والرأي وبين أهل التصوف والزهد تنافر وتباغض . هذا وهذا من الخروج عن الصراط المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء وحسن أولئك رفيقاً .

نسأل الله العظيم أن يهدينا وسائر إحواننا الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعم عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين . آمين .





فإن قيل: فإذا كان في كتب الأناجيل التي عندهم أن المسيح صلب وأنه بعد الصلب بأيام أقي إليهم وقال لهم: أنا المسيح، ولا يقولون إن الشيطان تمثل على صورته، فالشيطان ليس هو لحم وعظم أوهذه أثر المسامير ونحو هذا الكلام. فأين الإنجيل الذي قال الله عز وجل فيه: ﴿ وليحكم أهل الانجيل بما أنزل الله فيه ﴿(١) وقال قبل هذا: ﴿ وقفينا على آثارهم بعيسى ابن مريم مصدقاً لما بين يديه من التوراة وآتيناه الإنجيل فيه هدى ونور مصدقاً لما بين يديه من التوراة وآتيناه الإنجيل فيه هدى ونور مصدقاً لما بين يديه من التوراة وهدى وموعظة للمتقين، وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه، ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون ﴿(٢) وقد قال قبل هذا: ﴿ وكيف يحكمونك وعندهم التوراة فيها حكم الله ثم يتولون من بعد ذلك وما أولئك بالمؤمنين إنا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور يحكم بها النبيون الذين أملموا للذين هادوا والربانيون والأحبار بما استحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء ﴾(٣).

وقال أيضاً: ﴿ ولو أنهم أقاموا التوراة والانجيل وما أنزل إليهم من ربهم لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم ﴾(٤)، وقال أيضاً: ﴿ قبل ينا أهبل الكتباب

 <sup>(</sup>١) سورة المائدة ٤٧ .
 (٣) سورة المائدة ٤٣ ـ ٤٤ .

 <sup>(</sup>٢) سورة المائدة ٤٦ - ٤٧.
(٤) سورة المائدة ٤٦ - ٤٧.

لستم على شيء حتى تقيموا التوراة والانجيل وما أنزل إليكم من ربكم وليريدن كثيراً منهم ما أنسزل إليك من ربك طغياناً وكفراً فلا تأس على القوم الكافرين (١).

وهـذا أمر النبي على بأن يقـول لأهـل الكتـاب الـذين بعث إليهم وهـو من كان في وقتهم ومن يأتي بعدهم إلى يوم القيامة لم يؤمر أن يقول ذلك لمن قد تاب منهم ، وكِـذلك قـوله : ﴿ وكيف يحكمونك وعندهم التوراة فيها حكم الله ﴾ (٢) إخبار عن اليهود الموجودين وأن عندهم التوراة فيها حكم الله ، وكذلك قوله : ﴿ وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه ﴾ (٣) هو أمر من الله على لسان محمد لأهل الإنجيل ، ومن لا يؤمر على لسان محمد ﷺ قيـل قبل هـذا أنه قـد قيل ليس في العالم نسخة بنفس ما أنزل الله في التوراة وانجيل بل ذلك مبدل ، فإن التوراة انقطع تـواتره والانجيـل إنما أخـذت عن أربعة ، ثم من هؤلاء من زعم أن كثيراً مما في التوراة والإنجيل باطل ليس من كلام الله ، ومنهم من قال : بـل ذلك قليل: لم يحرف أحد شيئًا من حروف الكتب، وإنما حرفوا معانيها بالتجويل ، وهذان القولان قال كلا منها كثير من المسلمين ، والصحيح القول الشالث وهـو أن في الأرض نسخاً صحيحة وبقيت إلى عهـد النبي ﷺ ، ونسخاً , كثيرة محرفة ، ومن قال : إنه لا يحرف شيء من النسخ فقد قال ما لا يمكنه نفيه ، ومن قال جميع النسخ بعد النبي عَلَيْ حرفت ، فقد قال ما يعلم أنه خطأ ، والقرآن يأمرهم أن يحكموا بما أنزل الله في التوراة والإنجيل ، ويخبر أن فيهما حكمه وليس في القرآن خبر أنهم غيروا جميع النسخ .

وإذا كان كذلك فنقول هو سبحانه قال: ﴿ وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه ﴾(١) وما أنزله الله هو ما تلقوه عن المسيح ، فأما حكايته لحاله بعد أن رفع فهو مثلها في التوراة ذكر وفاة موسى عليه السلام ، ومعلوم أن هذا الذي في التوراة والإنجيل من الخبر عن موسى وعيسى بعد توفيهما ليس هو مما أنزله الله

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ٦٨. (٢) سورة المائدة ٤٧. (٣) سورة المائدة ٦٨.

ومما تلقوه عن موسى وعيسى ، بل هو مما كتبوه مع ذلك للتعريف بحال توفيها ، وهذا خبر محض من الموجودين بعدهما عن حالهما ليس هو مما أنزله الله عليها ، ولا هو مما أمرا به في حياتهما ولا مما أخبرا به الناس .

وكذلك: ﴿ لستم على شيء حتى تقيموا التوراة والإنجيل وما أنزل إليكم من ربكم ﴾ وقوله: ﴿ ولو أنهم أقاموا التوراة والإنجيل وما أنزل إليهم من ربهم لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم ﴾ (١) فإن إقامة الكتاب: العمل بما أمر الله به في الكتاب من التصديق بما أخبر به على لسان الرسول وما كتبه الذين نسخوه من بعد وفاة الرسول ومقدار عمره ونحو ذلك ، ليس هو مما أنزله الله على الرسول ، ولا مما أمر به ولا أخبر به . وقد يقع مشل هذا في الكتب المصنفة ، يصنف الشخص كتاباً ، فيذكر ناسخه في آخره ، عمر المصنف ونسبه وسنه ونحو ذلك مما ليس هو من كلام المصنف .

### الحكمة في تجريد المصاحف

(ولهذا) أمر الصحابة والعلماء بتجريد القرآن وأن لا يكتب في المصحف غير القرآن ، فيلا يكتب أسهاء السور ولا التخميس والتعشير ، ولا آمين ولا غير ذلك ، والمصاحف القديمة والتي كتبها أهل العلم على هذه الصفة ، وفي المصاحف من قد كتب ناسخها : أسسهاء السور ، والتخميس ، والتعشير ، والوقف ، والابتداء ، وكتب في آخر المصحف تصديقه ودعا وكتب اسمه ونحو ذلك ، وليس هذا من القرآن ، فهكذا ما في الإنجيل من الخبر عن صلب المسيح وتوفيه ومجيئه بعد رفعه إلى الحواريين ليس هو مما قاله المسيح ، وإنما هو مما رآه من بعده الذي أنزله الله هو ما سمع من المسيح المبلغ عن الله .

فإن قيل : فإذا كان الحواريون قد اعتقدوا أن المسيح صلب ، وأنه أتاهم بعد أيام ، وهم الذين نقلوا عن المسيح الإنجيل والدين فقد دخلت الشبهة .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ٦٦.

قيل: الحواريون وكل من نقل عن الأنبياء إنما يجب أن يقبل منهم ما نقلوه عن الأنبياء ، فإن الحجة في كلام الأنبياء ، وما سوى ذلك فموقوف على الحجة إن كان حقاً قبل ، وإلا رد ولهذا كان ما نقله الصحابة عن النبي من القرآن والحديث يجب قبوله لا سيها المتواتر كالقرآن وكثير من السنن ، وأما ما قالوه فها أجمعوا عليه ، فإجماعهم معصوم وما تنازعوا فيه رد إلى الله والرسول ، وعمر قد كان أولا أنكر موت النبي منهم حتى رد ذلك عليه أبو بكر ، وقد تنازعوا في دفنه حتى فضل أبو بكر بالحديث الذي رواه ، وتنازعوا في تجهيز جيش أسامة ، وتنازعوا في قتال مانعي الزكاة ، فلم يكن هذا قدحاً فيها نقلوه عن النبي والنصارى ليسوا متفقين على صلب المسيح ولم يشهد أحد منهم صلبه ، فإن النبي صلب إنما صلبه اليهود ولم يكن أحد من أصحاب المسيح حاضراً ، وأولئك اليهود الذين صلبوه ، قد اشتبه عليهم المصلوب بالمسيح .

### عقيدة الصلب

وقد قيل: إنهم عرفوا أنه ليس هو المسيح ولكنهم كذبوا وشبهوا على الناس. والأول: هو المشهور وعليه جمهور الناس، وحينئذ فليس عند النصارى خبر عمن يصدقونه بأنه صلب، لكن عمدتهم على ذلك الشخص الذي جاء بعد أيام، وقال أنا المسيح وذاك شيطان، وهم يعترفون بأن الشياطين كثيراً ما تجيء ويدعي أنه نبي أو صالح ويقول: أنا فلان النبي أو الصالح ويكون شيطانا، وفي ذلك حكايات متعددة مثل حكاية الراهب الذي جاءه، جاء وقال: أنا المسيح جئت لأهديك. فعرف أنه الشيطان. فقال: أنت قد بلغت الرسالة ونحن نعمل بها، فإن جئت اليوم بشيء يخالف ذلك لم نقبل منك.

فليس عند النصارى واليهود علم بأن المسيح صلب كما قال تعالى : وإن الذين اختلفوا فيه لفي شك منه ما لهم به من علم إلا اتباع الظن (١)

<sup>(</sup>١) سورة النساء ١٥٧.

وأضاف الخبر عن قتله إلى اليهود بقوله: ﴿ وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله ﴾ (١) فإنهم بهذا الكلام يستحقون العقوبة ، إذ كانوا يعتقدون جواز قتل المسيح ، ومن جوز قتله فهو كمن قتله ، فهم في هذا القول كاذبون وهم آثمون وإذا قالوه فخراً لم يحصل لهم الفخر لأنهم لم يقتلوه ، وحصل الوزر لاستحلالهم ذلك وسعيهم فيه . وقد قال النبي على : ﴿ إذا التقى المسلمان بسيفها فالقاتل والمقتول في النار . قالوا : يا رسول الله فها بال المقتول . قال : إنه كان حريصاً على قتل صاحبه » وقوله : ﴿ وإن المذين اختلفوا فيه لفي شك منه هل على أنه ي شك منه هل صلب أم لا ، كها اختلفوا فيه ، فقالت اليهود : هو ساحر . وقالت النصارى : إنه إله ، فاليهود والنصارى اختلفوا فيه من المنه به من النصارى اختلفوا هل علم به من النصارى اختلفوا هل علم به من المنه ، فإذا كان هذا في الصلب فكيف في الذي جاء بعد الرفع ، وقال إنه هو المسيح .

فإن قيل : كان الحواريون الذين أدركوه قد حصل هذا في إيمانهم فأين المؤمنون به الذين قال فيهم :

﴿ وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا ﴾(7) وقوله: ﴿ فأيدنا اللذين آمنوا على عدوهم فأصبحوا ظاهرين ﴾(3) .

قيل: ظن من ظن منهم أنه صلب ، لا يقدح في إيمانه إذا كان لم يحرف ما جاء به المسيح بل هو مقر بأنه عبد الله ورسوله ، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه ، فاعتقاده بعد هذا أنه صلب ، لا يقدح في إيمانه فإن هذا اعتقاد موته على وجه معين ، وغاية الصلب أن يكون قتلاً له ، وقتل النبي لا يقدح في نبوته ، وقد قتل بنو إسرائيل كثيراً من الأنبياء ، وقال تعالى : ﴿ وكأين من نبي

<sup>(</sup>١) سورة النساء ١٥٧. (٣) سورة الصف ١٤.

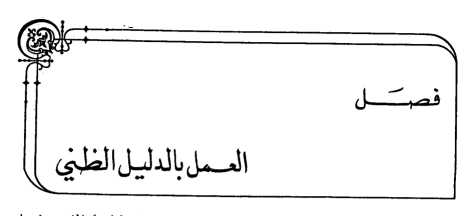
 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران ٥٥.
 (٤) سورة آل عمران ٥٥.

قنتل معه ربيون كثير ﴾(١) الآية ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَـدُ خَلْتُ مِنْ قَبْلُهُ الرَّسُلُ أَفَإِنْ مَاتُ أَوْ قَتْلُ انْقُلْبُتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ (٢) .

وكذلك اعتقاد من اعتقد منهم أنه جاء بعد الرفع وكلمهم ، هو مثل اعتقاد كثير من مشايخ المسلمين : أن النبي على جاءهم في اليقظة ، فإنهم لا يكفرون بذلك ، بل هذا كان يعتقده من هو من أكثر الناس اتباعاً للسنة واتباعاً للما ، وكان في الزهد والعبادة أعظم من غيره ، وكان يأتيه من يظن أنه رسول الله ، فهذا غلط منه لا يوجب كفره . فكذلك ظن من ظن الحواريين ، أن ذلك هو المسيح لا يوجب خروجهم عن الإيمان بالمسيح ولا يقدح فيها نقلوه عنه ، وعمر لما كان يعتقد أن النبي على لم يمت ، ولكن ذهب إلى ربه كها ذهب موسى ، وأنه لا يموت حتى يموت أصحابه ، لم يكن هذا قادحاً في إيمانه وإنما كان غلطاً ورجع عنه .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ١٤٤.



وقوله تعالى في هذه: ﴿ ما لهم به من علم إلا اتباع الظن ﴾ (١) هو ذم لهم على اتباع الظن بلا علم . وكذلك قوله: ﴿ إِن هِي إِلا أسهاء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس ولقد جاءهم من ربهم الهدى ﴾ (٢) ، وكذلك قوله: ﴿ وما لهم به من علم إن يتبعون إلا الظن وإن الظن لا يغني من الحق شيئاً ﴾ (٣) ، وقوله تعالى : ﴿ وما يتبع اللذين يدعون من دون الله شركاء إن يتبعون إلا الظن وإن هم إلا يخرصون ﴾ (٤) ، وقوله : ﴿ أفمن يهدي إلى الحق أحق أن يتبع أمن لا يهدي إلا أن يهدي في الكم كيف تحكمون . وما يتبع أكثرهم إلا ظناً إن اللفن لا يغني من الحق شيئاً إن الله عليم بما يفعلون ﴾ (٥) .

فهذه عدة مواضع يذم الله فيها الذين لا يتبعون إلا الظن ، وكذلك قوله : ﴿ قل هل عندكم من علم فتخربوه لنا إن تتبعون إلا الظن وإن أنتم إلا تخرصون قبل فلله الحجة البالغة ﴾(٦) مطالبة بالعلم وذم لمن يتبع الظن وما عنده علم ، وكذلك قوله : ﴿ وإن كثيراً

سورة النساء ۱۵۷.
 سورة يونس ٦٦.
 سورة الأنعام ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم ٢٣. (٥) سورة يونس ٣٥ ـ ٣٦.

 <sup>(</sup>٣) سورة النجم ٢٨.
 (٦) سورة الأنعام ١٤٨ - ١٤٩.

ليضلون بأهوائهم بغير علم (١)، وأمثال ذلك ذم لمن عمل بغير علم وعمل بالظن .

وقد ثبت في السنة المتواترة وإجماع الأمة أن الحاكم يحكم بشاهدين ، وإن لم يكن شهود حلف الخصم . وفي الصحيحين عن النبي على أنه قال : « إنكم تختصمون إلى ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض ، وإنما أقضى بنحو عما أسمع فمن قضيت له من حق أخيه فلا يأخذه فإنما أقطع له قطعة من النار » .

والاجتهاد في تحقيق المناط عما اتفق المسلمون عليه ولا بد منه ، كحكم ذوي عدل بالمثل في جزاء الصيد ، وكالاستدلال على الكعبة عند الاشتباه ، ونحو ذلك ، فلا يقطع به الإنسان بل يجوز أن تكون القبلة في غير جهة اجتهاده ، كما يجوز إذا حكم أن يكون قد قضى لأحدهما بشيء من حق الآخر ، وأدلة الأحكام لا بد فيها من هذا فإن دلالة العموم في الظواهر قد تكون عتملة للنقيض ، وكذلك خبر الواحد والقياس وإن كان قوم نازعوا في القياس ، فالفقهاء منهم لم ينازعوا في خبر الواحد كالظاهرية ، ومن نازع في هذا وهذا لم ينازع في العموم كالمعتزلة البغداديين ، وإن نازع في العموم والقياس منازع كبعض الرافضة مثل الموسوي ونحوه ، لم ينازع في الأخبار ، فإن الإمامية عمدتهم على ما نقل على الأنثى عشر فلا بد لهم من الرواية ، ولا يوجد من يستغني عن الظواهر والأخبار والأقيسة ، بل لا بد أن يعمل ببعض ذلك مع تجويز نقيضه وهذا عمل بالظن ، والقرآن قد حرم اتباع الظن . وقد تنوعت طرق الناس في جواز هذا ، فطائفة قالت : لا يتبع قط إلا العلم ولا يعمل بالظن أصلاً . وقالوا : إن خبر الواحد يفيد العلم .

وكذلك يقولون في الظواهر ، بل يقولـون : نقطع بخـطأ من خالفنـا وننقض

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ١١٩.

حكمه ، كما يقوله داود وأصحابه ، وهؤلاء عمدتهم إنما هو ما يظنونه ظاهراً ، وأما الاستصحاب ، والاستصحاب في كثير من المواضع من أضعف الأدلة وهم في كثير مما يحتجون به قد لا يكون ما احتجوا به ظاهر اللفظ بل الطاهر خلافه ، فطائفة قالت : لما قام الدليل على وجوب العمل بالظن الراجح كما متبعين للعلم فنحن نعمل بالعلم عند وجود العلم لا نعمل بالظن ، وهذه طريقة القاضي أبو بكر وأتباعه .

#### تعريف الفقه

وهنا السؤال المشهور في حد الفقه إنه العلم بالأحكام الشرعية العلمية .

وقال الرازي : العلم بالأحكام الشرعية العملية المستدل على أعيانها بحيث لا يعلم كونها من الدين ضرورة قال :

( فإن قلت ) الفقه من باب الظنون فكيف جعلته علماً ؟

(قلت) المجتهد إذا غلب على ظنه مشاركة صورة لصورة في مناط الحكم، قطع بوجوب العمل بما أدى إليه ظنه، فالعلم حاصل قطعاً والظن واقع في طريقه. وحقيقة هذا الجواب أن هنا مقدمتين إحداهما: أنه قد حصل عندي ظن، والثانية: قد قام الدليل القطعي على وجوب اتباع هذا الظن، فالمقدمة الأولى وجدانية، والثانية: قد قام الدليل القطعي على وجوب اتباع هذا الظن الفلامة فالمقدمة الأولى وجدانية، والثانية عملية استدلالية، فليس الظن هنا مقدمة في الدليل كما توهمه بعضهم. لكن يقال العمل بهذا الظن هو حكم أصول الفقه الدليل كما توهمه بعضهم. لكن يقال العمل بهذا الظن هو حكم أصول الفقه ليس هو الفقه، بل الفقه هو ذاك الظن الحاصل بالظاهر، وخبر الواحد والقياس والأصول يفيد أن العمل بهذا الظن واجب وإلا فالفقهاء لا يتعرضون لمفذا، فهذا الحكم العملي الأصولي ليس هو الفقه، وهذا الجواب جواب القاضي أبي بكر، وهو بناه على أصله، فإنه عنده: كل مجتهد مصيب. وليس في نفس الأمر أمر مطلوب، ولا على الظن دليل يوجب ترجيح ظن على ظن، بل الظنون عنده بحسب الاتفاق.

## هل الفقه من قبيل الظنون

وقال الغزائي وغيره عمن نصر قوله: قد يكون بحسب ميل النفس إلى أحد القولين دون الآخر كمثل ذي الشدة إلى قول ، وذي اللين إلى قول ، وحينئذ فعندهم متى وجد المجتهد ظناً في نفسه فحكم الله في حقه اتباع هذا الظن . وقد أنكر أبو المعالي وغيره عليه هذا القول إنكاراً بليغاً ، وهم معذورون في إنكاره ، فإن هذا أولاً مكابرة ، فإن الظنون عليها أمارات ودلائل يوجب وجودها ترجيح ظن على ظن ، وهذا أمر معلوم بالضرورة ، والشريعة جاءت به ورجحت شيئاً على شيء ، والكلام في شيئين في إتباع الظن وفي الفقه هل هو من الظنون .

أما الأول: فالجواب الصحيح هو الجواب الثالث، وهو أن كل ما أمر الله تعالى به فإنما أمر بالعلم، وذلك أنه في المسائل الخفية عليه أن ينظر في الأدلة ويعمل بالراجح، وكون هذا هو الراجح أمر معلوم عند أمر مقطوع به، وإن قدر أن ترجيح هذا على هذا فيه شك عنده لم يعمل به، وإذا ظن الرجحان فإنما ظنه لقيام دليل عنده على أن هذا راجح، وفرق بين اعتقاد الرجحان، ورجحان الاعتقاد، وأما اعتقاد الرجحان فقد يكون علم أوقد لا يعمل حتى يعلم يعلم الرجحان. وإذا ظن الرجحان أيضاً فلا بد أن يظنه بدليل يكون عنده أرجح من دليل الجانب الآخر، ورجحان هذا غير معلوم، فلأن ينتهي الأمر إلى رجحان معلوم عنده فيكون متعباً لما علم أنه أرجح، وهذا اتباع للعلم لا للظؤن، وهو اتباع الأحس.

كما قال : ﴿ فخذها بقوة وأمر قومك يأخذوا بأحسنها ﴾(١)، وقال : ﴿ والبعوا أحسن ما أنزل ﴿ النين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾(٢) وقال : ﴿ واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم ﴾(٣) فإذا كان أحد الدليلين هو الأرجح فاتباعه هو الأحسن ، وهذا معلوم .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ١٤٥. (٢) سورة الزمر ١٨. (٣) سورة الزمر ٥٥.

#### دليل المجتهد

فالواجب على المجتهد أن يعمل بما يعلم أنه أرجح من غيره ، وهو العمل بأرجح الدليلين المتعارضين ، وحينئذ في عمل إلا بالعلم ، وهذا جواب الحسن البصري وأبي وغيرهم ، والقرآن ذم من لا يتبع إلا الظن علم يستند ظنه إلى علم ، فإن هذا أرجح من غيره . كما قال : ﴿ ما لهم به من علم إن يتبعون إلا الظن ﴾ (١) وقال : ﴿ هل عندكم من علم فتخرجوه لنا إن تتبعون إلا الظن ﴾ (١).

وهكذا في سائر المواضع يذم الذين إن يتبعون إلا الظن ، فعندهم ظن مجرد لا علم معه ، وهم يتبعونه ، والذي جاءت به الشريعة وعليه عقلاء الناس أنهم لا يعلمون إلا بعلم بأن هذا أرجح من هذا ، فيعتقدون الرجحان اعتقاداً عملياً لكن لا يلزم إذا كان أرجح أن لا يكون المرجوح هو الثابت في نفس الأمر ، وهذا كا ذكر النبي على حيث قال : « ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض وإنما أقضى بنحو مما أسمع » .

### التعارض والترجيح

فإذا أتى أحد الخصمين بحجة مثل بينة تشهد له ولم يأت الآخر بشاهد معها ، كان الحاكم عالماً بأن حجة هذا أرجح ، فها حكم إلا بعلم ، لكن الآخر قد يكون له حجة لا يعلمها أو لا يحسن أو يبينها مثل أن يكون قد قضاه أو أبرأه وله بينة تشهد بذلك ، وهو لا يعلمها أو لا يذكرها أو لا يجسر أن يتكلم بذلك فيكون هو المضيع بحقه حيث لم يبين حجته ، والحاكم لم يحكم إلا بعلم وعدل ، وضياع حق هذا كان من عجزه وتفريطه لا من الحاكم .

وهكذا أدلة الأحكام ، فإذا تعارض خبران أحدهما : مسند ثابت ، والأخر : مرسل ، كان المسند الثابت أقود من المرسل ، وهذا معلوم لأن المحدث بها قد علم عدله وضبطه ، والأخر لم يعلم عدله ولا ضبطه كشاهدين زكى

 <sup>(</sup>١) سورة النجم ٢٨.
 (٢) سورة الأنعام ١٤٨.

أحدهما ولم يزك الآخر فهذا المزكي أرجح ، وإن جاز أن يكون في نفس الأمر قول الشخر هو الحق ، ولكن المجتهد إنما عمل بعلم وهو علمه برجحان هذا ليس ممن يتبع إلا الظن ، ولم تبين له إلا بعد الاجتهاد التام فيمن أرسل ذلك الحديث ، وفي تزكية هذا الشاهد فإن المرسل قد يكون رواية عدلاً حافظاً كها قد يكون هذا الشاهد عدلاً ، ونحن ليس معنا علم بانتفاء عدالة الراوي ، لكن معنا عدم العلم بعدالتها ، وقد لا يعلم عدالتها مع تقويتها ورجحانها في نفس الأمر ، فمن هنا يقع الخطأ في الاجتهاد ، لكن هذا لا سبيل إلى أن يكلفه العالم أن يدع ما يعلمه إلى أمر لا يعلمه لإمكانه ثبوته في نفس الأمر ، فإذا كان لا بد من ترجيح أحد القوانين وجب ترجيح هذا الذي علم ثبوته على ما لا يعلم ثبوته ، وإن لم يعلم انتفاؤه من جهته ، فإنها إذا تعارضا وكانا متناقضين فإثبات أحدهما هو نفي الآخر ، فهذا الدليل المعلوم قد علم أنه يثبت هذا وينفي أحدهما هو نفي الآخر ، فهذا الدليل المعلوم قد علم أنه يثبت هذا وينفي ذلك ، وذلك المجهول بالعكس . فإذا كان لا بد من الترجيح وجب قطعاً ترجيح المعلوم ثبوته على ما لم يعلم ثبوته ، ولكن قد يقال إنه لا يقطع بثبوته ، وقد قلنا فرق بين اعتقاد الرجحان ورجحان الاعتقاد .

أما اعتقاد الرجحان فهو علم ، والمجتهد ما عمل إلا بذلك العلم ، وهو اعتقاد رجحان هذا على هذا ، وأما رجحان هذا الاعتقاد على هذا الاعتقاد فهو النظن لكن لم يكن . فمن قال الله فيه : ﴿ إِن يتبعون إلا الظن ﴾(١) بل هنا ظن رجحان هذا وظن رجحان ذلك ، وهذا الظن هو الراجح ، ورجحانه معلوم فحكم بما علمه من النظن الراجح ودليله الراجح ، وهذا معلوم له لا مظنون عنده ، وهذا يوجد في جميع العلوم والصناعات كالطب والتجارة وغيرذلك .

وأما الجواب عن قولهم الفقه من باب الظنون ، فقد أجاب طائفة منهم أبو الخطاب بجواب آخر ، وهو أن العلم المراد به العلم الظاهر ، وإن جوز أن يكون الأمر بخلافه كقوله : ﴿ فإن علمتوهن مؤمنات ﴾(٢) .

<sup>(</sup>١) سورة النجم ٢٨. (٢) سورة المتحنة ١٠.

والتحقيق أن عنه جوابين: أحدهما أن يقال جمهور مسائل الفقه التي يحتاج إليها الناس ويفتون بها هي ثابتة بالنص أو الإجماع، وإنما يقع الطن والنزاع في قليل عما يحتاج إليه الناس، وهذا موجود في سائر العلوم، وكثير من مسائل الخلاف هي في أمور قليلة الوقوع ومقدرة، وأما ما لا بد للناس منه من العلم عما يجب عليهم ويحرم ويباح فهو معلوم مقطوع به، وما يعلم من الدين ضرورة جزء من الفقه، وإخراجه من الفقه قول لم يعلم أحد من المتقدمين قاله، ولا احترز بهذا القيد أحد إلا الرازي ونحوه، وجميع الفقهاء يذكرون في كتب الفقه وجوب الوضوء والغسل من الجنابة، وتحريم الخمر والفواحش وغير ذلك مما يعلم من الدين ضرورة.

وأيضاً فكون الشيء معلوماً من الدين ضرورة أمر إضافي ، فحديث العهد بالإسلام ، ومن نشأ ببادية بعيدة قد لا يعلم هذا بالكلية ، فضلًا عن كونه بعلمه بالضرورة ، وكثير من العلماء يعلم بالضرورة أن النبي على سجد للسهو وقضى بالدية على العاقلة ، وقضى أن الولد للفراش وغير ذلك مما يعلمه الخاصة بالضرورة ، وأكثر الناس لا يعلمه البتة .

#### التعريف بالفقه

الجواب الثاني: أن يقال: الفقه لا يكون فقهاً إلا من المجتهد المستدل وهو قد علم أن هذا الدليل أرجح وهذا الظن أرجح، فالفقه هو علمه برجحان هذا الدليل، وهذا الظن ليس الفقه قطعة بوجوب هذا العمل أي بما أدى إليه اجتهاده، بل هذا القطع من أصول الفقه، والأصولي يتكلم في جنس الأدلة، ويتكلم كلاماً كليلاً، فيقول: يجب إذا تعارض دليلان أن يحكم بأرجحها، ويقول أيضاً: إذا تعارض العام والخاص فالخاص أرجح، وإذا تعارض المسند والمرسل فالمسند أرجح، ويقول أيضاً العام المجرد عن قرائن التخصيص شموله الإفراد أرجح من عدم شموله ويجب العمل بذلك.

### منهج الفقيه في الإستدلال

فأما الفقيه : فيتكلم في دليل معين في حكم معين مثل أن يقول قوله : ﴿ وطعام اللذين أوتوا الكتاب حل لكم وطعامكم حل لهم والمحصنات من المؤمنات والمحصنات من السذين أوتوا الكتاب من قبلكم ١٠٠٠ حاص في أهسل الكتاب ومتأخر عن قوله : ﴿ وَلا تَنْكُحُوا الْمُشْرِكَاتُ ﴾ (٢) وتلك الآية تتناول أهل الكتاب وإن تناولتهم فهذا خاص متأخر ، فيكون ناسخاً ومخصصاً ، فهو يعلم أن دلالة هذا النص على الحل أرجح من دلالة ذلـك النص على التحريم ، وهذا الرجحان معلوم عنده قطعاً ، وهذا الفقه الذي يختص به الفقهي وهو علم قطعي لا ظني ، ومن لم يعلم كان مقلداً للأئمة الأربعة الذين جـوزوا نكـاح للكتابيات واعتقاد المقلد ليس بفقه ، ولهذا قال المستدل على أعيانها والفقيه قد استـدل على عـين الحكم المطلوب والمسئـول عنه ، وحيث لا يعلم الـرجحـان فهـو متوقف لأقول له ، وإذا قيل لـ ه فقد قـال : ﴿ ولا تمسكوا بعصم الكوافر ﴾ (٣)قـال هذا نزل عام الحديبية . والمراد به المشركات . فإن سبب النزول يدل على أنهن مرادات قطعاً ، وسورة المائدة بعد ذلك فهي خاص متأخر وذاك عام مقدم ، والخاص المتأخر أرجح من العام المتقدم ، ولهذا لما نـزل قولـه : ﴿ وَلا تُمسكوا بعصم الكوافر ﴾(٤) فارق عمر امرأة مشركة ، وكذلك غيره ، فدل على أنهم كانوا ينكحون المشركات إلى حين نزول هذه الآية ، ولو كانت آية البقرة قد نزلت قبل هذه لم يكن كذلك . فدل على أن آية البقرة بعد آية المتحنة وآية المائدة بعد آية البقرة . فهذا النظر وأمثاله هو نظر الفقيه العالم برجحان دليل وظن على دليل وهذا علم لا ظن .

فقد تبين أن الظن له أدلة تقتضيه ، وأن العالم إنما يعلم بما يوجب العلم بالرجحان لا بنفس الظن إلا إذا علم رجحانه ، وأما الظن السذي لا يعلم

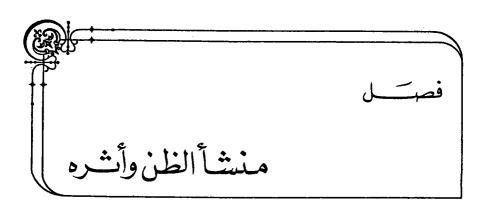
 <sup>(</sup>١) سورة المائدة ٥.
(٣) سورة الممتحنة ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ٢٢١ . (٤) سورة المتحنة ١٠.

رجحانه فلا يكوز اتباعه ، وذلك هو الذي ذم الله به من قال فيه : ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَ الظّنَ ﴾ (١) فهم لا يتبعون إلا الظن ليس عندهم علم ، ولو كانوا عالمين بأنه ظن راجح لكانوا قد أنبعوا علماً لم يكونوا عمن يتبع إلا الظن والله أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة النجم ٢٨.





فههنا ثلاثة أشياء : أحدهما الظن الراجح في نفس المستدل المجتهد . والثاني : الأدلة التي يسميها بعض المتكلمين أمارات التي تعارضت ، وعلم المستدل بأن التي أوجبت ذلك الظن أقوى من غيرها .

الثالث: أنه قد يكون في نفس الأمر دليل آخر على القول الآخر لم يعلم به المستدل، وهذا هو الواقع في عامة موارد الاجتهاد، فإن الرجل قد يسمع نصاً عاماً كما سمع ابن عمر وغيره، أن النبي على نبى عن قطع الخفين، وأنه أمر أن لا يخرج أحد حتى يودع البيت، أو أن النبي ينه نهى عن لبس الحرير: وظاهره العموم وهذا راجح على الاستصحاب النافي للتحريم، فعملوا بهذا الراجح وهم يعلمون قطعاً أن النبي أولى من الاستصحاب، لكن يجوز أن يكون مع الاستصحاب دليل خاص، ولكن لما لم يعلموه لم يجز لهم أن يعدلوا عما علموه إلى ما لم يعلموه، فكانوا يفتون بأن الحائض عليها الوداع وعليها قطع الخفين، وأن قليل الحرير وكثيره حرام، وابن الزبير كان يحرمه على الرجال والنساء لعموم قوله: «من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الأخرة» وكان في نفس الأمر نصوص خاصة بأن النبي الله وكن تجتنب النقاب والقفازين، وأنها تلبس الخفين وغيرهما مما نهى عنه المحرم، ولكن تجتنب النقاب والقفازين، وأنه رخص في موضع إصبعين أو ثلاث أو أربعة من الحرير، كما بين ذلك في وأنه رحواية عمر ولم يعرف به ابنه عبد الله وكان له جبة مكفوفة بالحرير،

فلما سمع ابن عمر ونحوه هذه النصوص الخاصة رجعوا وعلموا حينئذ أنه كان في نفس الأمر دليل أقوى من الدليل الذي يستصحبوه ولم يعلموا به وهم في الحالين ، وإنما حكموا بعلم لم يكونوا ممن لم يتبع إلا الظن ، فإنهم أولاً رجحوا العموم على استصحاب البراءة الأصلية ، وهذا ترجيح بعلم ، فإن هذا راجح بلا ريب والشرع طافح بهذا .

## المجتهدون الأئمة قالوا بالعلم وحكموا به

فيا أوجبه الله أو حرمه كتابه كالوضوء والصلاة والحج وغيرهما ، هي نصوص عامة ، وما حرمه كالميتة والدم ولحم الخنزير حرمه بنصوص عامة وهي راجحة ومقدمة على البراءة الأصلية النافية للوجوب والتحريم ، فمن رجح ذلك فقد حكم بعلم وحكم بأرجح الدليلين المعلوم الرجحان ، ولم يكن عمن لم يتبع إلا الظن ، لكن لتجويزه أن يكون النص مخصوصاً صار عنده ظن راجح ، ولو علم أنه لا تخصيص هناك قطع بالعموم . وكذلك لو علم إرادة نوع قطع بانتفاء النصوص وهذا القول في سائر الأدلة ، مثل أن يتمسك بنصوص وتكون منسوخة ولم يبلغه الناسخ ، كالذين نهوا عن الانتباذ في الأوعية وعن زيارة القبور ، ولم يبلغهم النص الناسخ ، وكذلك الذين صلوا إلى بيت المقدس قبل أن يبلغهم النسخ ، مثل من كان من المسلمين بالبوادي وبمكة والحبشة وغير ذلك ، وهؤلاء غير الذين كانوا بالمدينة وصلى بعضهم صلاة إلى القبلتين بعضها إلى هذه القبلة ، فاستداروا في وبعضها إلى هذه القبلة ، لما بلغهم النسخ وهم في أثناء الصلاة ، فاستداروا في صلاتهم من جهة بيت المقدس إلى جهة الكعبة من جهة الشام إلى جهة اليمن .

فالقاضي أبو بكر ونحوه من الذين ينفون أن يكون في الباطن حكم مطلوب بالاجتهاد أو دليل عليه ، يقولون ما ثم إلا الظن الذي في نفس المجتهد ، والأمارات لا ضابط لها وليست أمارة أقوى من أمارة ، فإنهم إذا قالوا ذلك لزمهم أن يكون الذي عمل بالمرجوح دون الراجح مخطئاً ، وعندهم ليس في نفس الأمر خطأ .

وأما السلف والأئمة الأربعة والجمهور فيقولون: بل الأمارات بعضها أقوى من بعض في نفس الأمر (وعلى الإنسان أن يجتهد) ويطلب الأقوى ، فإذا رأى دليلاً أقوى من غيره ولم ير ما يعارضه عمل به ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها ، وإذا كان في الباطن ما هو أرجح منه كان مخطئاً معذوراً وله أجر على اجتهاده وعمله بما بين له رجحان ، وخطؤه مغفور له وذلك الباطن هو الحكم لكن بشرط القدرة على معرفته ، فمن عجز عن معرفته لم يؤاخذ بتركه .

فإذا أريد بالخطأ الإثم ، فليس المجتهد بمخطى عبل كل مجتهد مصيب مطيع لله فاعل ما أمره الله به ، وإذا أريد به عدم العلم بالحق في نفس الأمر ، فالمصيب واحد وله أجران كها في المجتهدين في جهة الكعبة إذا صلوا إلى أربع جهات ، فالذي أصاب الكعبة واحد وله أجران لاجتهاده وعمله كان أكمل من غيره ، والمؤمن القوي أحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، ومن زاده الله علماً وعملاً زاده أجراً بما زاده من العلم والعمل .

قال تعالى: ﴿ وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع درجات من نساء ﴾(١) قال مالك عن زيد بن أسلم بالعلم . وكذلك قال في قصة يوسف : ﴿ ما كان ليأخذ أخاه في دين الملك إلا أن يشاء الله نرفع درجات من نشاء وفوق كل ذي علم عليم ﴾(٢) . وقد تبين أن جميع المجتهدين إنما قالوا بعلم واتبعوا العلم ، وأن الفقه من أجل العلوم ، وأنهم ليسوا من الذين لا يتبعون إلا الظن لكن بعضهم قد يكون عنده علم ليس عند الأخر ، إما بأن سمع ما لم يسمع الأخر ، وإما بأن فهم ما لم يفهم الأخر ، كما قال تعالى : ﴿ وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم وكنا لحكمهم شاهدين . ففهمناها سليمان وكلا آتينا حكماً وعلماً ﴾(٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف ٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء ٧٨ ـ ٧٩.

## الأصول والفروع في علوم الدين

وهـذه حال أهـل الاجتهاد والنـظر والاستـدلال في الأصـول والفـروع ، ولم يفرق أحد من السلف والأئمة بين أصول وفروع .

بل جعل الدين قسمين: أصولاً وفروعاً لم يكن معروفاً في الصحابة والتابعين، ولم يقل أحد من السلف والصحابة والتابعين أن المجتهد الذي استفرغ وسعه في طلب الحق يأثم لا في الأصول ولا في الفروع، ولكن هذا التفريق ظهر من جهة المعتزلة، وأدخله في أصول الفقه من نقل ذلك عنهم، وحكوا عن عبيد الله بن الحسن العنبري أنه قال: كل مجتهد مصيب ومراده أنه لا يأثم.

وهذا قول عامة الأئمة ، كأبي حنيفة والشافعي وغيرهما .

ولهذا يقبلون شهادة أهل الأهواء ويصلون خلفهم ، ومن ردها كمالك وأحمد فليس ذلك مستلزماً لإثمها ، لكن المقصود إنكار المنكر وهجر من أظهر البدعة فإذا هجر ولم يصل خلفه ، ولم تقبل شهادته كان ذلك منعاً له من إظهار البدعة ، ولهذا فرق أحمد وغيره بين الداعية للبدعة المظهر لها وغيره ، وكذلك قال الخرقي : ومن صلى خلف من يجهر ببدعة أو منكراً عاد ، وبسط هذا له موضع آخر .

والذين فرقوا بين الأصول والفروع ، ولم يذكروا ضابطاً يميز بين النوعين بل تارة يقولون هذا قطعي وهذا ظني ، وكثير من مسائل الأحكام قطعي ، وكثير من مسائل الأصول ظني عند بعض الناس ، فإن كون الشيء قطعياً وظنياً أمر إضافي ، وتارة يقولون الأصول هي العمليات الخبريات والفروع العمليات ، وكثير من العمليات من جحدها كفر ، كوجوب الصلاة والزكاة والصيام والحج ، وتارة يقولون هذه عقليات وهذه سمعيات ، وإذا كانت عقليات لم يلزم تكفير المخطىء ، فإن الكفر حكم شرعي يتعلق بالشرع ، وقد بسط هذا في غير هذا الموضع .

وإذا تدبر الإنسان تنازع الناس، وجد عند كل طائفة من العلم ما ليس عند الأخرى كما في مسائل الأحكام، مثال ذلك: ما تقدم في الأصول الخمسة التوحيد والعدل والمنزلة بين المنزلتين ومسائل الأسماء والأحكام وإنفاذ الوعيد، وهي التي توالي المعتزلة من وافقهم عليها ويتبرءون بمن خالفهم فيها. وقد قدمنا أنهم قصدوا توحيد الرب وثبات عدله وحكمته ورحمته وصدقه وطاعة أمره، لكن غلطوا في كل واحدة من هذه الأمور كما تقدم، وكذلك الذين ناقضوهم من الجهمية، ومن سلك مسلكهم كأبي الحسن الأشعري وأصحابه، فإنهم ناقضوهم في الأصول الخمسة، وكل من الطائفتين لم تحط علماً بما في الكتاب والسنة من بيان هذه الأمور، أما العدل فعندهم كل ممكن فهو عدل، والظلم عندهم هو الممتنع، فلا يكون ثم عدل يقصد فعله وظلم يقصد تركه.

ولهذا يجوزون عليه فعل كل شيء وإن كان قبيحاً ، ويقولون القبيح هو ما نهى عنه وهو لا ناهي له ، ويجوزون الأمو بكل شيء وإن كان منكراً وشركاً ، والنهي عن كل شيء وإن كان توحيداً ومعروفاً فلا ضابط عندهم للفعل ، فلهذا ألزموهم جواز إظهار المعجزات على يد الكاذب ، ولم يكن لهم عن ذلك جواب صحيح ، ولم يذكروا فرقاً بين المعجزات وغيرها ، ولا ما به يعلم صدق النبي إلا إذا نقضوا أصلهم .

وقد قال الله تعالى : ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط (١) وعندهم هذا لا فائدة فيه ، فليس في الممكن قسط وجور حتى يكون قائماً بهذا دون هذا ، وقد بسط في هذا غير هذا الموضع .

# مفهوم الحكمة والعلم

وكذلك الحكمة عندهم لا تفعل لحكمة ، وقد فسروا الحكمة إما بالعلم وإما بالإرادة ، ومعلوم أن القادر قد يكون حكيماً ويكون غير

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ١٨.

حكيم ، كذلك المريد قد يكون إرادته حكمة ، وقد يكون سفهاً ، والعلم يطابق المعلوم سواء كان حكمة أو سفهاً ، فليس عندهم في نفس الأمر أن الله حكيم وكذلك الرحمة ما عندهم في نفس الأمر إلا إرادة ترجيح أحد المثلين بلا مرجح ، نسبتها إلى نفع العباد وضررهم سواء ، فليس عندهم في نفس الأمر رحمة ولا محبة أيضاً .

وقد بسط هذا في غير هذا الموضع ، وبين تناقضهم في الصفات والأفعال حيث أثبتوا الإرادة مع نفي المحبة والرضا ومع نفي الحكمة ، وبين تناقضهم وتناقض كل من أثبت بعض الصفات دون البعض وأن المتفلسفة نفاة الإرادة أعظم تناقضاً منهم ، فإن الرازي ذكر في المطالب العلية مسألة الإرادة ورجح نفي الإرادة لأنه لم يمكنه أن يجيب عن حجة المتفلسفة على أصول أصحابه الجهمية والمعتزلة ففر إليهم ، وكذلك في غير هذا من المسائل فهو تارة يرجح قوله قول المتكلمة ، وتارة يحار ويقف ، واعترف في آخر عمره بأن طريق هؤلاء وهؤلاء لا تشفي عليلاً ولا تروي غليلاً .

وقال: قد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية. فها رأيتها تشفي عليه ولا تروي غليه أن ورأيت أقرب السطرق القرآن، اقرأ في الاثبات: ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ (١). إليه يصعد الكلم الطيب ﴾ (٢).

واقرأ في النفي : ﴿ ليس كمثله شيء(٣) . . ولا يحيطون به علماً ﴾ (١٠) .

ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل تعريفي ، فقد تبين أنهم لا يتبتون عدل الرب ولا حكمته ولا رحمته ، وكذلك الصدق ، فإنهم لما أرادوا أن يقيموا الدليل على أن الله صادق تعذر ذلك عليهم ، فقالوا : الصدق في الكلام النفساني واجب لأنه يعلم الأمور ، ومن يعلم يمتنع أن يقوم في نفسه خبر بخلاف علمه ، وعلى هذا اعتمد الغزالي وغيره ، فقيل لهم هذا ضعيف لوجهين :

<sup>(</sup>۱) سورة طه ٥. (۲) سورة الشورى ١١. (٣) سورة طه ١١٠.

أحدهما: الصدق في ذلك المعنى لا ينفع إن لم يثبت الصدق في العبارات الدالة عليه ويتميز بين الأفعال عندهم.

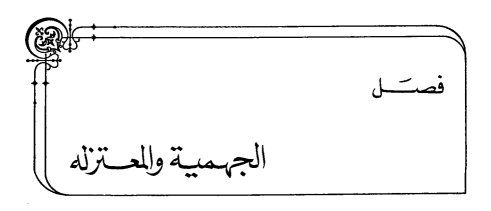
الثاني: أنهم أثبتوا الخبر النفساني فإن الإنسان يخرك بالكذب فيقوم في نفسه معنى ليس هو العلم وهو معنى الخبر، فهذا يقتضي أنهم يقولون إن العلم قد يقوم في نفسه خبر بخلاف علمه، والرازي لما ذكر مسألة أنه لا يجوز أن يتكلم بكلام ولا يعني به شيئاً، خلافاً للحشوية قيل له: هل قال أحد من طوائف الأمة أن الله لا يعني بكلامه شيئاً، وإنما النزاع هل يتكلم بما لا يفهم العباد معناه، وقيل لهم: هب أن في هذا نزاعاً فهو لم يقم دليل على امتناع ذلك، بل قال هذا عيب أو نقص، والله منزه عنه، فقيل له: إما أن يريد المعنى القائم بالذات أو العبارات المخلوقة.

أما الأول: فلا يجوز إرادته هنا لأن المسألة هي فيمن يتكلم بالحروف المنظومة ولا يعني به شيئاً ، وذلك القائم بالذات هو نفس المعنى ، وإن أردت الحروف وهو مراده فتلك عندك مخلوقة ، ويجوز عندك أن يخلق كل شيء ليس منزعاً عن فعل من الأفعال ، والعيب عندك هو ما لا نريده ، فهذا ممتنع فتبين أنه ليس لهم حجة لا على صدقه ولا على تنزيهه عن العيب في خطابه ، فإن ذلك إنما يكون ممن تنزيه عن بعض الأفعال ، وتبين بذلك أنهم لا يثبتون عدله ولاحكمته ولا رحمته ولا صدقه .

والمعتزلة قصدهم إثبات هذه الأمور ولهذا يذكرونها في خطبة الصفات كها يذكرها أبو الحسين البصري وغيره ، كها ذكر في أول صور الأدلة خطبة مضمونها أن الله واحد عدل لا يظلم الناس شيئاً ، ولكن الناس أنفسهم يظلمون ، وأنه بالناس لرءوف رحيم وأظن فيها إثبات صدقه ، ولهذا يكفرون من يجوره أو يكذبه أو يسفهه أو يشبهه ، ولكن قد غلطوا في مواضع كثيرة كها قد نبه على هذا في غير موضع ، فكلا الطائفتين معها حق وباطل ولم يستوعب الحق إلا من اتبع المهاجرين والأنصار وآمن بما جاء به الرسول كله على وجهه لم يؤمن ببعض ويكفر

ببعض ، وهؤلاء هم أهل الرحمة الذين لا يختلفون بخلاف أولئك المختلفين . قال تعالى : ﴿ وَلا يَزَالُونَ مُخْتَلَفِينَ إِلَّا مَنَ رَحِمَ رَبِّكَ وَلَذَلْكَ خَلِقُهُم ﴾(١).

<sup>(</sup>۱) سورة هود ۱۱۹ ـ ۱۲۰.



والجهمية والمعتزلة مشتركون في نفي الصفات ، وابن كلاب ومن تبعه كالأشعري وأبي العباس القلانسي ومن تبعهم ، وأثبتوا الصفات لكن لم يثبتوا الصفات الاختيارية ، مثل كونه يتكلم بمشيئته ، ومثل كون فعله الاختياري يقوم بذاته ، ومثل كونه يحب ويرضى عن المؤمنين بعد إيمانهم ، ويغضب ويبغض الكافرين بعد كفرهم ، ومثل كونه يرى أفعال العباد بعد أن يعملوها كها قال تعالى : ﴿ وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون ﴾ (١) فأثبت رؤية مستقلة .

وكذلك قوله تعالى : ﴿ ثم جعلناكم خلائف في الأرض من بعدهم لننظر كيف تعملون ﴾ (٢) ومثل كونه نادى موسى حين أي لم يناده قبل ذلك بنداء قام بذاته ، فإن المعتزلة والجهمية يقولون : خلق نداء في الهواء .

والكلابية والسالمية يقولون : النداء قام بـذاته وهـو قـديم ، لكن سمعـه موسى فاستجدوا سماع موسى ، وإلا فها زال عندهم منادياً .

والقرآن والأحاديث وأقوال السلف والأئمة كلها تخالف هذا وهذا وتبين أنه ناداه حين جاء وأنه يتكلم بمشيئته في وقت بكلام معين كما قال: ﴿ ولقد

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ١٠٥. (٢) سورة يونس ١٤.

خلقناكم ثم صورناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم (1)، وقال تعالى : ﴿ إِنْ مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون (7).

والقرآن فيه مئون من الآيات تدل على هذا الأصل ، وأما الأحاديث فلا تحصى ، وهذا قول أئمة السنة والسلف وجمهور العقلاء ، ولهذا قال عبد الله ابن المبارك والإمام أحد بن حنبل وغيرهما : لم يزل متكلماً إذا شاء وكيف شاء ، وهذا قول عامة أهل السنة ، فلهذا اتفقوا على أن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق ، ولم نعرف عن أحد من السلف أنه قال : هو قديم لم يزل . والذين قالوا من المتأخرين : هو قديم كثير ، منهم من لم يتصور المراد ، بل منهم من يقول : هو قديم في علمه ، ومنهم من يقول : قديم أي متقدم الوجود متقدم على ذات زمان المبعث لا أنه أزلي لم يزل ، ومنهم من يقول بل مرادنا بقديم أنه غير خلوق ، وقد بسط الكلام على هذا في غير الموضع .

والمقصود هنا أنه على هذا الأصل إذا خلق المخلوقات رآها وسمع أصوات عباده ، وكان ذلك بمشيئته وقدرته ، إذ كان خلقه لهم بمشيئته وقدرته ، وبذلك صاروا يرون ويسمع كلامهم وقد جاء في القرآن والسنة في غير موضع أنه يخص بالنصر والإستماع بعض المخلوقات كقوله على : ثلاثة لا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم ملك كذاب وشيخ زان وعائل مستكبر ، وكذلك في الاستمتاع قال تعالى : ﴿ وأذنت لربها وحقت ﴾ (٣) أي استمعت وقال النبي على : « ما أذن الله لشيء كإذنه لنبي حسن الصوت يتغنى بالقرآن يجهر به » وقال ؛ « لله أشد أذناً إلى صاحب القرآن من صاحب القينة إلى قينته » فهذا تخصيص بالإذن وهو الاستمتاع لبعض الأصوات دون بعض ، وكذلك سمع الإجابة كقوله : ﴿ سمع الله لمن همه ﴾ وقول الخليل : إنك سميع الدعاء . وقوله : ﴿ الله سميع قريب ﴾ (٤) يقتضي التخصيص بهذا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ١١. (٣) سورة الإنشقاق ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ٥٩. ﴿ ٤) سورة سبأ ٥٠.

السمع فهذا التخصيص ثابت في الكتاب والسنة هي تخصيص بمعنى يقوم بذاته بمشيئته وقدرته كها تقدم ، وعند النفاة هو تخصيص بأمر مخلوق منفصل لا بمعنى يقوم بذاته وتخصيص من يجب ، ومحبته بالنظر والاستماع المذكور يقتضي أن هذا النوع منتف عن غيرهم .

# مبحث : الرؤية والسمع

(لكن مع ذلك هل يقال) إن نفس الرؤية والسمع الذي هو مطلق الإدراك هو من لوازم ذاته ، فلا يمكن وجود مسموع ومرئي إلا وقد تعلق به كالعلم ، أو يقال إنه أيضاً بمشيئته وقدرته فيمكنه أن لا ينظر إلى بعض المخلوقات ، هذا فيه قولان . والأول : قول من لا يجعل ذلك متعلقاً بمشيئته وقدرته ، وأما الذين يجعلونه متعلقاً بمشيئته وقدرته فقط يقولون متى وجد المرئي والمسموع وجب تعلق الإدراك به .

( والقول الثاني ) أن جنس اسمع والرؤية يتعلق بمشيئته وقدرته ، فيمكن أن لا ينظر إلى شيء من المخلوقات ، وهذا هو المأثور عن طائفة من السلف ، كما روى ابن أبي حاتم عن أبي عمران الجوني قال : ما نظر الله إلى شيء من خلقه إلا رحمه ولكنه قضى أن لا ينظر إليهم .

وقد يقال هذا مثل الذكر والنسيان ، فإن الله تعالى قال : ﴿ اذكروني أَذكركم ﴾ (١) أوفي الصحيحين عن النبي على أنه قال : « يقول الله أنا عند ظن عبدي بي وأنا معه فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي ، وإن ذكرني في ملإ ذكرته في ملإ خير منهم ، وإن تقرب إلى شبراً تقربت إليه ذراعاً ، وإن تقرب إلى فراعاً تقربت إليه باعاً ، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة » فهذا الذكر يختص بمن ذكره ، فمن لا يذكره لا يحصل له هذا الذكر ، ومن آمن به وأطاعه وذكره برحمته ومن أعرض عن الذكر الذي أنزله أعرض عنه كما قال : ﴿ ومن أعرض عن ذكري

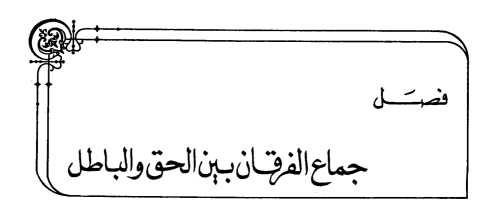
<sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٥٢.

فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى قال رب لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى (١) ومثله قوله: ﴿ المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف ويقبضون أيديهم نسوا الله فنسيهم (٢).

وقد فسروا هذا النسيان بأنه (۱) وهذا النسيان ضد ذلك الذكر ، وفي الصحيح في حديث الكافر يحاسبه قال : «أفظننت أنك ملاقي ؟ قال : لا . قال : فاليوم أنساك كها نسيتني » فهذا يقتضي أنه لا يذكره كها يذكر أهل طاعته ، وهو متعلق بمشيئته وقدرته أيضاً وهو سبحانه قد خلق هذا العبد وعلم ما سيعمله قبل أن يعمله ، ولما عمل علم ما عمل ورأى عمله فهذا النسيان لا يناقض ما علمه سبحانه من حال هذا .

<sup>(</sup>١) سورة طه ١٢٤ ـ ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة ٦٧.



في جماع الفرقان بين الحق والباطل ، والهدى والضلال ، والرشاد والغي ، وطريق السعادة والنجاة وطريق الشقاوة والهلاك ، أن يجعل ما بعث الله به رسله وأنزل به كتبه هو الحق الذي يجب اتباعه وبه يحصل الفرقان والهدى والعلم والإيمان فيصدق بأنه حق وصدق ، وما سواه من كلام سائر الناس يعرض عليه ، فإن وافقه فهو حق ، وإن خالفه فهو باطل ، وإن لم يعلم هل وافقه أو خالفه لكون ذلك الكلام مجملاً لا يعرف مراد صاحبه ، أو قد عرف مراده ولكن لم يعرف هل جاء الرسول بتصديقه أو تكذيبه ، فإنه يمسك فلا يتكلم إلا بعلم .

( والعلم ما قام عليه الدليل ) والنافع منه ما جاء به الرسول وقد يكون علم من غير الرسول ، لكن في أمور دنيوية مثل الطب والحساب والفلاحة والتجارة ، وأما الأمور الإلهية والمعارف الدينية ، فهذه العلم فيها ما أخذ عن الرسول ، فالرسول أعلم الخلق بها وأرغبهم في تعريف الخلق بها وأقدرهم على بيانها وتعريفها ، فهو فوق كل أحد في العلم والقدرة والإرادة ، وهذه الثلاثة بها يتم المقصود ، ومن سوى الرسول إما أن يكون في علمه بها نقص أو فساد ، وإما أن لا يكون له إرادة فيها علمه من ذلك فلم يبينه ، إما لرغبة وإما لرهبة وإما لغرض آخر ، وإما أن يكون بيانه ناقصاً ليس بيانه البيان عها عرفه الجنان .

وبيان الرسول عن وجيهن: تارة يبين الأدلة العقلية الدالة عليها ، والقرآن

أوجه بيان الرسول

مملوء من الأدلة العقلية والبراهين اليقينية على المعارف الإلهية والمطالب الدينية وتارة يخبر بها خبراً مجرداً لما قد أقامه من الآيات البينات والدلائل اليقينيات ، على أنه رسول الله المبلغ عن الله ، وأنه لا يقول عليه إلا الحق وأن الله شهد له بذلك وأعلم عباده وأخبرهم أنه صادق مصدوق فيها بلغه عنه . والأدلة التي بها نعلم أنه رسول الله كثيرة متبوعة وهي أدلة عقلية يعلم صحتها بالعقل ، وهي أيضاً شرعية سمعية لكن الرسول بينها ودل عليها وأرشد إليها ، وجمع طوائف النظار متفقون على أن القرآن اشتمل على الأدلة العقلية في المطالب الدينية وهم يذكرون ذلك في كتبهم الأصولية ، وفي كتب التفسير وعامة النظار أيضاً ، يحتجون بالأدلة السمعية الخبرية المجردة عن المطالب الدينية ، فإنه إذا أيضاً ، يحتجون بالأدلة السمعية الخبرية المجردة عن المطالب الدينية ، فإنه إذا أبت صدق الرسول وجب تصديقه فيا يخبر به .

( والعلوم ثلاثة أقسام ) منها : ما لا يعلم إلا بالأدلة العقلية وأحسن الأدلة العقلية التي بينها القرآن وأرشد إليها الرسول . فينبغي أن يعرف أن أجل الأدلة العقلية وأكملها وأفضلها مأخوذ عن الرسول . فإن من الناس من يذهل عن هذا ، فمنهم من يقدح في الدلائل العقلية مطلقاً ، لأنه قد صار في ذهنه أنها هي الكلام المبتدع الذي أحدثه من المتكلمين ، ومنهم من يعرض عن تدبير القرآن وطلب الدلائل اليقينية العقلية منه لأنه قد صار في ذهنه أن القرآن إنما يدل بطريق الخبر فقط . فلا بد أن يعلم بالعقل قبل ذلك ثبوت النبوة وصدق الخبر حتى يستدل بعد ذلك بخبر من ثبت بالعقل صدقه ، ومنها ما لا يعلمه غير الأنبياء إلا بخبر الأنبياء ، وخبرهم المجرد هو دليل سمعي مثل تفاصيل ما أخبروا به من الأمور الإلهية والملائكة والعرش والجنة والنار ، وتفاصيل ما يؤمر به وينهي عنه ، فأما نفس إثبات الصانع ووحدانيته وعلمه وقدرته ومشيئته وحكمته ورحمته ونحو ذلك ، فهذا لا يعلم بالأدلة العقلية وإن كانت الأدلة والآيات التي يأتي بها الأنبياء هي أكمل الأدلة العقلية ، لكن معرفة هذه ليست مقصورة على يأتي بها الأنبياء هي أكمل الأدلة العقلية ، لكن معرفة هذه ليست مقصورة على الخبر المجرد وإن كان أخبار الأنبياء المجردة تفيد العلم اليقيني أيضاً ، فيعلم الخبر المجرد وإن كان أخبار الأنبياء المجردة تفيد العلم اليقيني أيضاً ، فيعلم الخبر المجرد وإن كان أخبار الأنبياء المجردة تفيد العلم اليقيني أيضاً ، فيعلم

بالأدلة العقلية التي أرشدوا إليها ، ويعلم بمجرد خبرهم لما علم صدقهم بالأدلة والآيات والبراهين التي دلت على صدقهم .

( وقد تنازع الناس في العلم بالمعاد وبحسن الأفعال وقبحها ) فأكثر الناس يقولون إنه يعلم بالعقل مع السمع ، والقائلون بأن العقل يعلم بالعقل . أكثر من القائلين بأن المعاد يعلم بالعقل .

قال أبو الخطاب: هو قول أكثر الفقهاء والمتكلمين، ومنهم من يقول: المعاد والحسن والقبح لا يعلم إلا بمجرد الخبر وهو قول الأشعري وأصحابه ومن وافقهم من أتباع الأئمة كالقاضي أبي يعلى وأبي المعالي الجويني وأبي الوليد التاجي وغيرهم، وكلهم متفقون على أن من العلوم ما يعلم بالعقل والسمع الذي هو مجرد الخبر، مثل كون أفعال العباد مخلوقة لله أو غير مخلوقة، وكون رؤيته ممكنة أو ممتنعة ونحو ذلك، وكتب أصول الدين بجميع الطوائف مملوءة بالاحتجاج بالأدلة السمعية الخبرية، لكن الرازي طعن في ذلك في المطالب العالية، قال لأن الاستدلال بالسمع مشروط بأن لا يعارضه قاطع عقلي، فإذا عارضه العقلي وجب تقديمه عليه. قال: والعلم بانتفاء المعارض العقلي متعذر، وهو إنما يثبت بالسمع ما علم بالاضطرار أن الرسول أخبر به كالمعاد.

وقد يظن أن هـذه طريقـة أئمته الـواقفة في الـوعيد، كـالأشعري والقـاضي أبي بكر وغيرهما وليس كذلـك، فإن هؤلاء إنمـا وقفوا في أخبـار الوعيـد خاصـة، لأن العموم عندهم لا يفيد القطع، أو لأنهم لا يقولون بصيغ العموم.

وقد تعارضت عندهم الأدلة وإلا فهم يثبتون الصفات الخبرية لله كالوجه واليد بمجرد السمع والخبر، ولم يختلف قول الأشعري في ذلك وهو قول أئمة أصحابه، لكن أبو المعالي وأتباعه لا يثبتون الصفات الخبرية، بل فيهم من ينفيها، ومنهم من ينف فيها كالرازي والأمدي، فيمكن أن يقال قول الأشعري ينفيها، ومنهم من ينف فيها كالرازي والأمدي، فيمكن أن يقال قول الأشعري ينزع من قول هؤلاء بأن يقال لا يعرف أنهم اعتمدوا في الأصول على دليل سمعي، لكن يقال المعاد يحتجون عليه بالقرآن والأحاديث، ولكن الرازي هو

الذي سلك فيه طريق العلم الضروري أن الرسول جاء به ، وفي الحقيقة فجميع الأدلة اليقينية توجب علماً ضرورياً والأدلة السمعية الخبرية توجب علماً ضرورياً ، بأخبار الرسول ، لكن منها ما تكثر أدلته كخبر الأخبار المتواترة ، ويحصل به علم ضروري من غير تعيين دليل ، وقد يعين الأدة ويستدل بها ، وبسط هذا له موضع آخر .

والمقصود هنا أن يؤخذ من الرسول العلوم الإلهية الدينية سمعيها وعقليها ، ويجعل ما جاء به هو الأصول لدلالة الأدلة اليقينية البرهانية على ما قاله حق جملة وتفصيلاً ، فدلائل النبوة فإعلامها تدل على ذلك جملة ، وتفاصيل الأدلة العقلية الموجودة في القرآن والحديث يدل على ذلك تفصيلا ، وأيضاً قال : الأنبياء والرسل إنما بعثوا بتعريف هذا ، فهم أعلم الناس به وأحقهم بقيامه وأولاهم بالحق فيه ، وأيضاً فمن جرب ما يقولونه ويقوله غيرهم وجد الصواب معهم ، والخطأ مع مخالفيهم ، كما قال الرازي ، مع أنه من أعظم الناس طعناً في الأدلة السمعية حتى ابتدع قولاً ما عرف به قائل مشهور غيره ، وهو أنها لا تفيد اليقين ومع هذا فإنه يقول : لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهيج الفلسفية فما رأيتها تشفي عليلاً ولا تروي غليلاً ، ووجدت أقرب الطرق طريقة القرآن أقرأ في الإثبات : ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب (۱) . . . الرحمن على العرش استوى (۲) . . .

وأقرأ في النفي : ﴿ ليس كمثله شيء (٣) . . . ولا يحيـطون بـه علماً ﴾ (٤) .

قال: ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي. وأيضاً (فمن اعتبر ما عند الطوائف) الذين لم يعتصموا بتعليم الأنبياء وإرشادهم وأخبارهم، وجدهم كلهم حائرين ضالين شاكرين مرتابين، أو جاهلين جهلاً مركباً، فهم لأ يخرجون عن المثلين اللذين في القرآن: ﴿ والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة

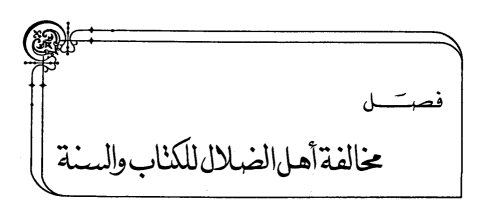
سورة فاطر ۱۰.
 سورة الشورى ۱۱.

<sup>(</sup>۲) سورة طه ٥. (٤) سورة طه ١١٠.

يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب أو كظلمات في بحر لجِّيِّ يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها ومن لم يجعل الله له نوراً فها له من نور (١).

<sup>(</sup>١) سورة النور ٣٩.





وأهل الضلال الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً ، وهم كما قال مجاهد : أهل البدع والشبهات ، يتمسكون بما هـو بدعـة في الشرع ومشتبـه في العقل ، كـما قال فيهم الإمام أحمد . قال : هم مختلفون في الكتاب مخالفون للكتاب متفقون، على مخالفة الكتاب ، يحتجون بالمتشاب من الكلام ، ويضلون الناس بما يشبهون عليهم ، والموفقة من أهل الضلال تجعل لها ديناً وأصول دين قد ابتدعوه برأيهم ، صم يعرضون على ذلك القرآن والحديث ، فإن وافقـه احتجوا بــه اعتقاداً لا اعتماداً ، وإن خالفه فتارة يحرفون الكلم عن مواضعه ويتأولونه على غير تأويله ، وهذا فعل أئمتهم ، وتارة يعرضون عنه . ويقولون : نفوض معناه إلى الله ، وهذا فعل عامتهم وعمدة الطائفتين في الباطن غير ما جاء بـ الرسول ، يجعلون أقوالهم البدعية محكمة يجب اتباعها واعتقاد موجبها ، والمخالف إما كافـر وإما جاهل لا يعرف هذا الباب، وليس له علم بالمعقول ولا بالأصول، ويجعلون كلام الله ورسولـه الذي يخـالفها من المتشـابه الـذي لا يعـرف معنـاه إلا الله ، أو لا يعرف معناه إلا الراسخون في العلم والراسخون عندهم من كان موافقاً لهم على ذلك القول ، وهؤلاء أضل ممن تمسك بما تشابه عليه من آيات الكتاب ، ويترك المحكم كالنصاري والخوارج وغيرهم ، إذ كان هؤلاء أخذوا بالمتشابه من كلام الله وجعلوه محكماً وجعلوا المحكم متشابهاً ، وأما أولئلئـك كنفاة الصفات من الجهمية ومن وافقهم من المعتزلة وغيرهم (وكالفلاسفة) فيجعلون ما ابتدعوه هم برأيهم هو المحكم الذي يجب اتباعه ، وإن لم يكن معهم من الأنبياء والكتاب والسنة ما يوافقه ويجعلون ما جاءت به الأنبياء وإن كان صريحاً قد يعلم معناه بالضرورة يجعلونه من المتشابه .

ولهذا كان هؤلاء أعظم مخالفة للأنبياء من جميع أهل البدع ، حتى قال يوسف بن أسباط وعبد الله بن المبارك وغيرهما كطائفة من أصحاب أحمد: أن الجهمية نفاة الصفات خارجون عن الاثنتين وسبعين فرقة . قالوا : وأصولها أربعة : الشيعة ، والخوارج ، والمرجئة ، والقدرية . وقد ذكرنا في غير هذا الموضع أن قوله تعالى يقال : ﴿ منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات ﴾ (١) في المتشابهات قولان . أحدهما : أنها آيات بعينها تتشابه على كل الناس . والثاني : وهو الصحيح أن التشابه أمر نسبي ، فقد تشابه عند هذا ما لا يتشابه عند غيره ، ولكن ثم آيات محكمات لا يتشابه فيها على أحد ، وتلك المتشابهات إذا عرف معناها صارت غير متشابهة ، بل القول كله محكم كها قال : ﴿ أحكمت آياته ثم فصلت ﴾ (٢) ، وهذا كقوله : « الحلال بين والحرام بين ، وبين ذلك أمور لا يعلمهن كثير من الناس » .

وكذلك قولهم: ﴿ إِن البقر تشابه علينا ﴾ (٣) وقد صنف أحمد كتاباً في الرد على الزنادقة والجهمية فيها سكت فيه من متشابه القرآن ، وتأولوه على غير تأويله ، وفسر تلك الآيات كلها ، وذمهم على أنهم تأولوا ذلك المتشابه على غير تأويله ، وعامتها آيات معروفة قد تكلم العلماء في تفسيرها ، مثل الآيات التي سأل عنها نافع بن الأزرق لابن العباس .

قال الحسن البصري: ما أنزل الله آية إلا وهو يحب أن يعلم فيم أنزلت وماذا عنى بها ، ومن قال من السلف أن المتشابه لا يعلم تأويله إلا الله فقد أصاب أيضاً ، ومراده بالتأويل ما استأثر الله بعلمه مثل وقت الساعة ، ومجىء

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ٧. (٢) سورة هود ١. (٣) سورة البقرة ٧٠.

أشراطها ومثل كيفية نفسه وما أعده في الجنة لأوليائه ، وكان من أسباب نزول الآية احتجاج النصارى بما تشابه عليهم كقوله « أنا ـ ونحن » وهذا يعرف العلماء أن المراد به الواحد المعظم الذي له أعوان لم يرد به إلا الآلهة ثلاثة ، فتأويل هذا الذي هو تفسيره يعلمه الراسخون ، ويفرقون بين ما قيل فيه « إيا » وما قيل فيه « انا » لدخول الملائكة فيها يرسلهم فيه إذ كانوا رسله ، وأما كونه هو المعبود الإله فهو له وحده ، ولهذا لا يقول : فإيانا فاعبدوا ، إيانا فارهبوا ، بل متى كان الأمر بالعباد والتقوى والخشية والتوكل ، ذكر نفسه وحده باسمه الخاص ، وإذا ذكر الأفعال التي يرسل فيها الملائكة قال : ﴿ إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً (١) . . فإذا قرأناه فاتبع قرآنه (٢) . . . نتلو عليك من نبأ موسى وفرعون بالحق ﴾ (٣) ونحوذلك ، مع أن تأويل هذا وهو حقيقة ما دل عليه من الملائكة وصفاتهم وكيفية إرسال الرب لهم ، لا يعلمه إلا الله ، كها قد بسط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن الواجب أن يجعل ما قاله الله ورسوله هو الأصل ، ويتدبر معناه ويعقل ويعرف برهانه ودليله ، إما العقلي ، وإما الخبري السمعي ويعرف دلالة القرآن على هذا ، وهذا يجعل أقوال الناس التي قد توافقه وتخالفه متشابهة مجملة ، فيقال لأصحاب هذه الألفاظ يحتمل كذا وكذا : ويحتمل كذا وكذا ، فإن أرادوا بها ما يوافق خبر الرسول قبل ، وإن أرادوا بها ما يخالفه رد ، وهذا مثل لفظ المركب والجسم والمتحيز والجوهر والجهة والعرض ونحو ذلك ، ولفظ الحيز ونحو ذلك ، فإن هذه الألفاظ ما لا يوجد في الكتاب والسنة بالمعنى الذي يريده أهل هذا الاصطلاح ، بل ولا في اللغة أيضاً ، بل هم يختصمون بالتعبير بها عن معانٍ لم يعبر غيرهم عن تلك المعاني بهذه الألفاظ ، فيفسر تلك المعاني بعبارات أخرى : ويبطن ما دل عليه القرآن الأدلة العقلية والسمعية ، وإذا وقع الاستفسار والتفصيل تبين الحق من الباطل ، وعرف وجه الكلام على أدلتهم ، فإنها ملفقة من مقدمات مشتركة ، يأخذون اللفظ المشترك في إحدى

<sup>(</sup>١) سورة الفتح ١. (٢) سورة القيامة ١٨. (٣) سورة القصص ٣.

المقدمتين بمعنى ، وفي المقدمة الأخرى بمعنى آخر ، فهو في صورة اللفظ دليل ، وفي المعنى ليس بدليل . كمن يقول : سهيل بعيد من الثريا . لا يجوز أن يقترن بها ولا يتزوجها . والذي قال :

أيها المنكح الثريا سهيلا أراد امرأة اسمها الثريا ، ورجلًا اسمه سهيل . ثم قال :

عمرك الله كيف يلتقيان هي شامية إذا ما استقلت وسهيل إذا استقل يمان

وهـذا لفظ مشتـرك ، فجعـل يعجبـه وإنكـاره من الـظاهـر من جهـة اللفظ المشترك ، وقد بسط الكلام على أدلتهم المفصلة في غير موضع .

والأصل الذي بنى عليه نفاة الصفات ، وعطلوه حتى صار منتهاهم إلى قول فرعون الذي جحد الخالق ، وكذب رسوله موسى في أن الله كلمه هو استدلالهم على حدوث العالم بأن الأجسام محدثة ، واستدلالهم على ذلك بأنها لا تخلوا من الحوادث ولم يسبقها فهو محدث ، وهذا أصل قول الجهمية الذين أطبق السلف والأئمة على ذمهم ، وأصل قول المتكلمين الذين أطبقوا على ذمهم ، وقد صنف الناس مصنفات متعددة ، فيها أقوال السلف والأئمة في ذم الجهمية وفي ذم هؤلاء المتكلمين .

( والسلف لم يسذموا جنس الكلام ) فإن كل آدمي يتكلم ، ولا ذموا الاستدلال والنظر والجدل الذي أمر الله به رسوله ، والاستدلال بما بينه الله ورسوله بل ول ذموا كلاماً هو حق ، بل ذموا الكلام الباطل ، وهو المخالف للكتاب والسنة ، وهو المخالف للعقل أيضاً وهو الباطل .

فالكلام الذي ذمه السلف هو الكلام الباطل ، وهو المخالف للشرع والعقل ، ولكن كثير من الناس خفى عليه بطلان هذا الكلام ، فمنهم من اعتقده موافقاً للشرع والعقل حتى اعتقد أن إبراهيم الخليل استدل به ، ومن

هؤلاء من يجعله أصل الدين ولا يحصل الإيمان أو لا يتم إلا به ، ولكن من عرف ما جاء به الرسول وما كان عليه الصحابة ، علم بالاضطرار أن الرسول والصحابة لم يكونوا يسلكون هذا المسلك ، فصار من عرف ذلك يعرف أن هذا بدعة ، وكثير منهم لا يعرف أنه فاسد ، بل يظن مع ذلك أنه صحيح من جهة العقل ، لكنه طويل أو تبعد المعرفة ، أو هو طريق خيفة نخطر يخاف على سالكه ، فصاروا يعيبونه كما يعاب الطريق الطويل والطريق المخيف ، مع اعتقادهم أنه يوصل إلى المعرفة وأنه صحيح في نفسه . وأما الحذاق العارفون تحقيقه ، فعلموا أنه باطل عقلاً وشرعاً ، وأنه ليس بطريق موصل إلى المعرفة ، بل إنما يوصل لمن اعتقد صحته إلى الجهل والضلال ، ومن تبين له تناقضه أوصله إلى المحرة والشك .

ولهذا صار حذاق سالكيه ينتهون إلى الحيرة والشك ، إذ كانت حقيقته أن كل موجود فهو حادث مسبوق بالعدم ، وليس في الوجود قديم وهذا مكابرة ، فإن الوجود مشهور ، وهو إما حادث ، وإما قديم ، والحادث لا بدله من قديم ، فثبت وجود القديم على التقديرين .

وكذلك ما ابتدعه في هذه الطريق ابن سينا وأتباعه من الاستدلال بالمكن على الواجب أبطل من ذلك ، كما قد بسط ذلك في غير هذا الموضع ، وحقيقته أن كل موجود فهو ممكن ليس في الوجود موجود بنفسه ، مع أنهم جعلوا هذا طريقاً لإثبات الواجب بنفسه ، كما يجعل أولئك هذا طريقاً لإثبات القديم ، وكلاهما يناقض ثبوت القديم الواجب فليس في واحد منهما إثبات قديم ولا واجب بنفسه ، مع أن ثبوت موجود قديم وواجب بنفسه معلوم بالضرورة ، واجب بنفسه ، مع أن ثبوت موجود الواجب والقديم هو العالم بنفسه ، وقالوا ولمذا صار حذاق هؤلاء إلى أن الموجود الواجب والقديم هو العالم بنفسه ، وقالوا هو الله وأنكروا أن لا يكون العالم رب مباين للعالم ، إذ كان ثبوت القديم الواجب بنفسه لا بد منه على كل قول ، وفرعون ونحوه ممن أنكر الصانع ما كان ينكر هذا الوجود المشهود ، فلما كان حقيقة قول أولئك يستلزم أنه ليس موجود ينكر هذا الوجود المشهود ، فلما كان حقيقة قول أولئك يستلزم أنه ليس موجود

قديم ولا واجب ، لكنهم لا يعرفون أن هذا يلزمهم ، بـل يـظنـون أنهم أقـامـوا الدليل على إثبات القديم الواجب بنفسه .

# أخطأ الفلاسفة في مبحث الضفات

(ولكن وصفوه) بصفات المتنع فقالوا: لا داخل العالم ولا خارجه ، ولا هو صفة ، ولا موصوف ، ولا يشار إليه ونحو ذلك من الصفات السلبية التي تستلزم عدمه ، وكان هذا بما تنفر عنه العقول والفطر ، ويعرف أن هذا صفة المعدوم المتنع لا صفة الموجود ، فدليلهم في نفس الأمر يستلزم أنه ما ثم قديم ولا واجب ، ولكن ظنوا أنهم أثبتوا القديم والواجب ، وهذا الذي \*أثبتوه هو متنع فها أثبتوا قدياً ولا واجباً ، فجاء آخرون من جهتهم فرأوا هذا مكابرة ، ولا بد من إثبات القديم والواجب فقالوا : هو هذا العالم ، فكان قدماء الجهمية يقولون : إنه بذاته في كل مكان ، وهؤلاء قالوا : هو غير الموجودات ، والموجود القديم الواجب هو نفس الوجود المحدث الممكن ، والحلول هو الذي أظهرته القديم الواجب هو نفس الوجود المحدث الممكن ، والحلول هو الذي أظهرته أن لا داخل العالم ولا خارجه ، ولكن هذا لم تسمعه الأثمة ولم يعرفوه أنه قولهم إلا من باطنهم ، ولهذا كان الأثمة يحكون عن الجهمية أنه في كل مكان ، ويحكون عنهم وصفه بالصفات السلبية وشاع عند الناس أن الجهمية يصفونه بالسلوب حتى قال أبو تمام :

جهمية الأوصاف إلا أنها قد حليت بمحاسن الأشياء

وهم لم يقصدوا نفي القديم والواجب، فإن هذا لا يقصده أحد من العقلاء لا مسلم ولا كافر، إذ كان خلاف ما يعلمه كل أحد ببديهة عقله، فإنه إذا قدر أن جميع الموجودات حادثة عن عدم لزم أن كل الموجودات حدثت بأنفسها، ومن المعلوم ببداهة العقول أن الحادث لا يحدث بنفسه. ولهذا قال تعالى: ﴿ أَم خلقوا من غير شيء أم هم الخالقون ﴾ (١) وقد قيل: خلقوا من غير

<sup>(</sup>١) سورة الطور ٣٥.

شيء من غير رب خلقهم . وقيل : من غير مادة . وقيل : من غير عاقبة وجزاء ، والأول مراد قطعاً فإن كل ما خلق من مادة أو لغاية فلا بد له من خالق .

## حدوث العالم

(ومعرفة الفطر) أن المحدث لا بعد له من محدث أظهر فيها من أن كل محدث لا بد له من مادة خلق منها وغاية خلق لها ، فإن كثيراً من العقلاء نازع في هذا وهذا ، ولم ينازع في الأول طائفة . قال : إن هذا العالم حدث من غير محدث أحدثه بل من الطوائف من قال : إنه قديم بنفسه واجب بنفسه ليس له صانع ، وإما أن يقول إنه محدث حدث بنفسه بلا صانع ، فهذا لا يعرف عن طائفة معروفة وإنما يحكى عمن لا يعرف ، ومثل هذا القول وأمثاله يقوله من يقوله من حصل له فساد في عقله صار به إلى السفسطة ، والسفسطة تعرض لاحاد الناس وفي بعض الأمور ، ولكن أمة من الأمم كلهم سوفسطائية في كل شيء هذا لا يتصور ، فلهذا لا يعرف عن أمة من الأمم أنهم قالوا بحدوث العالم من غير محدث ، وهؤلاء لما اعتقدوا أن كل موصوف أو كل ما قامت به صفة أو فعل بمشيئته فهو محدث وممكن لزمهم القول بحدوث كل موجود ، إذ كان الخالق خل جلاله متصفاً بما يقوم به من الصفات والأمور الاختياريات ، مثل أنه متكلم بمشيئته وقدرته ، ويخلق ما يخلقه بمشيئته وقدرته .

لكن هؤلاء اعتقدوا انتفاء هذه الصفات عنه ، لاعتقادهم صحة القول بأن ما قامت به الصفات والحوادث فهو حادث ، لأن ذلك لا يخلو من الحوادث ، وما لم يخل من الحوادث فهو حادث ، وإذا كان حادثاً كان له محدث قديم ، واعتقدوا أنهم أثبتوا الرب وأنه ذات مجردة عن الصفات ووجوده مطلق لا يشار إليه ولا يتعين ، ويقولون هو بلا إشارة ولا تعيين ، وهذا الذي أثبتوه لا حقيقة له في الخارج ، وإنما هو في الذهن فكان ما أثبتوه واعتقدوا أنه الصانع للعالم إنما يتحقق في الأذهان لا في الأعيان ، وكان حقيقة قولهم تعطيل الصانع .

فجاء إخوانهم في أصل المقالة وقالوا: هذا الوجود المطلق المجرد عن الصفات، هو الوجود الساري في الموجودات: فقالوا بحلوله في كل شيء، وقال آخرون منهم: هو وجود كل شيء، ومنهم من فرق بين الوجود والثبوت، ومنهم من فرق بين التعيين والإطلاق، ومنهم من جعله في العالم كالمادة في الصورة ومنهم من جعله في العالم كالمادة في الصورة ومنهم من جعله في العالم كالماريد في اللهن، وكالزيت والشيرج في السمسم والزيتون، وقد بسط الكلام على هؤلاء في غير هذا الموضع.

والمقصود هنا أن الأصل الذي أضلهم: قولهم ما قامت به الصفات والأفعال والأمور الاختيارية أو الحوادث فهو حادث، ثم قالوا: والجسم لا يخلو من الحوادث وأثبتوا ذلك بطرق، منهم من قال لا يخلو عن الأكوان الأربعة: الحركة، والسكون، والاجتماع، والافتراق. ومنهم من قال: لا يخلو عن الحركة والسكون فقط ومنهم من قال لا يخلو عن الأعراض، والأعراض كلها حادثة وهي لا تبقى زمانين، وهذه طريقة الأمدي، وزعم أن أكثر أصحاب الأشعرية اعتمدوا عليها، والرازي اعتمد على طريقة الحركة والسكون وقد بسط الكلام على هذه الطرق وجميع ما احتجوا به على حدوث الجسم وإمكانه، وذكرنا في ذلك كلامهم هم أنفسهم في فساد جميع هذه الطرق، وأنهم هم بينوا فساد خميع ما استدل به على حدوث الجسم وإمكانه، وبينوا فساد خميع ما استدل به على حدوث الجسم وإمكانه، وبينوا فسادها طريقاً طريقاً عما ذكروه، كما قد بسط هذا في غير هذا الموضع.

#### مذهب الهشامية والكرامية

وأما الهشامية والكرامية وغيرهم ، ممن يقول بأنه جسم قديم ، فقد شاركوهم في أصل هذه المقالة ، لكن لم يقولوا بحدوث كل جسم ، ولا قالوا إن التجسم لا ينفك عن الحوادث إذ كان القديم عندهم جسماً قديماً وهو خال من الحوادث ، وقد قيل : أول من قال في الإسلام أن القديم جسم ، هو هشام بن الحكم ، كما أن أول من أظهر في الإسلام في الجسم هو الجهم بن صفوان ،

وكلام السلف والأئمة في ذم الجهمية كثير مشهور ، فإن مرض التعطيل شر من مرض الجسم .

#### مذهب السلف

وإنما كان السلف يذمون المشبهة كها قال الإمام أحمد بن حنبل رضي الله عنه وإسحق بن راهويه وغيرهما . قالوا : المشبهة الذين يقولون بصر كبصري ، ويد كيدي ، وقدم كقدمي ، وابن كلاب ومن تبعه أثبتوا الصفات التي لا تثبت بمشيئته وقدرته فينفونها قالوا : لأنها حادثة ولو قامت به الحوادث لكان حادثاً ، لأن ما قبل الشيء لم يخل عنه وعن ضده ، فلو قبل بعض هذه الحوادث لم يخل من الحوادث فيكون حادثاً .

وعمد بن كرام فكان بعد ابن كلاب في عصر مسلم بن الحجاج ، أثبت أنه يوصف بالصفات الاختياريات ويتكلم بمشيئته وقدرته ، ولكن عنده يمتنع أنه كان في الأول متكلماً بمشيئته وقدرته ، لامتناع حوادث لا أول لها ، فلم يقل بقول السلف إنه لم يزل متكلماً إذا شاء ، بل قال إنه صار يتكلم بمشيئته وقدرته ، كما صار يفعل بمشيئته وقدرته بعد أن لم يكن كذلك ، وقال هو وأصحابه في المشهور عنه : أن الحوادث التي تقوم به لا يخلو منها ولا يزول عنها ، لأنه لو قامت به الحوادث ثم زالت عنه كان قابلاً لحدوثها وزوالها ، وإذا كان قابلاً كذلك لم يخل منه ، وما لم يخل من الحوادث فهو حادث ، وإنما يقبل على أصلهم أنه تقوم به الحوادث فقط ، كما يقبل أن يفعلها ويحدثها ولا يلزم من ذلك لم تخل منه ، كما لم يزل فاعلاً لها .

### الحدوث والإحداث

والحدوث عندهم غير الإحداث ، والقرآن عندهم حادث لا محدث ، لأن المحدث يفتقر إلى إحداث بخلاف الحدوث ، وهم إذا قالوا كان خالياً منها في الأزل وكان ساكناً ، لم يقولوا إنه قام به حادث بل يقولون السكون أمر عدمي

كما يقوله الفلاسفة ، ولكن الحركة أمر وجودي بخلاف ما يقوله من المعتزلة والأشعرية أن السكون أمر وجودي كالحركة ، فإذا حصل به حادث لم يكن ثم عدم هذا الحادث ، فإنما يعدم الحادث بإحداث يقوم به ، وهذا ممتنع وهم يقولون إنه يمتنع عدم الجسم .

وعندهم أن الباري يقوم به إحداث المخلوقات وإفناؤها ، فالحوادث التي تقوم به لو أفناها لقام به الإحداث والإفناء ، فكان قابلًا لأن يحدث فيه حادث ويفنى ذلك الحادث ، وما كان كذلك لم يخل من إحداث وإفناء فلم يخل من الحوادث وما لم يخل منها فهو حادث ، وإنما كان كذلك لأن القابل للشيء لا يخلو عنه وعن ضده كما قالت الكلابية ، لكن المعتزلة يقولون السكون ضد الحركة ، فالقابل لأحدهما لا يخلو عنه وعن الآخر ، وهؤلاء يقولون السكون ليس بضد وجودي بل هو عدمي ، وإنما الوجودي هو الإحداث والإفناء ، فلو قبل قيام الإحداث والإفناء به لكان قابلًا لقيام الأضداد الوجودية ، والقابل للشيء لا يخلو عنه وعن ضده ، وهؤلاء لما أراد منازعوهم إبطال قولهم كان عمدتهم بيان تناقض أقوالهم ، كما ذكر ذلك أبو المعالي وأتباعه ، وكما ذكر الآمدي تناقضهم من وجوه كثيرة قد ذكرت في غير هذا الموضع ، وغايتها أنها تدل على مناقضتهم ، لا على صحة مذهب المنازع .

وثم طائفة كثيرة تقول: إنه تقوم به الحوادث وتنزول وأنه كلم موسى بصوت وذلك الصوت عدم ، وهذا مذهب أئمة السنة والحديث من السلف وغيرهم ، وأظن الكرامية لهم في ذلك قولان ، وإلا فالقول بفناء الصوت الذي كلم به موسى من جنس القول بقدمه ، كما يقول ذلك من يقوله من أهل الكلام والحديث والفقه من السالمية وغيرهم ، ومن الحنبلية والشافعية والمالكية يقول: إنه كلم موسى بصوت سمعه موسى ، وذلك الصوت قديم ، وهذا القول يعرف فساده ببديهة العقل ، وكذلك قول من يقول كلمة بصوت حادث وإن ذلك الصوت باق لا يزال هو وسائر ما يقوم به من الحوادث هي أقوال يعرف فسادها بالبديهة .

وإنما أوقع هذه الطوائف في هذه الأقوال ، ذلك الأصل الذي تلقوه عن الجهمية ، وهو أن ما لم يخل من الحوادث فهو حادث ، وهو باطل عقـلًا وشرعـاً ، وهـذا الأصل فـاسد مخـالف للعقـل والشـرع ، وبـه استـطالت عليهم الفـلاسفـة الدهرية ، فلا للإسلام نصروا ولا لعدوه كسروا بل قـد خالفوا السلف والأئمة ، وخالفوا العقل والشرع ، وسلطوا عليهم وعلى المسلمين عدوهم من الفلاسفة ، والدهرية والملاحدة ، بسبب غلطهم في هذا الأصل الذي جعلوه أصل دينهم ، ولو اعتصموا بما جاء بـ الرسـول لوافقـوا المنقول والمعقـول ، وثبت لهم الأصل ، ولكن ضيعوا الأصول ، فحرموا الوصول والأصول أتباع ما جاء به الرسول .

وأحدثوا أصولاً ظنوا أنها أصول ثابتة ، وكانت كما ضرب الله المثلين مثل البناء والشجرة فقال في المؤمنين والمنافقين : ﴿ أَفَمَنَ أَسُسُ بِنِيانِهُ عَلَى تَقُوى مِنْ الله ورضوان خير أم من أسس بنيانه على شفا جرف هـار فانهار بـه في نار جهنم والله لا يهدى القوم الظالمين (١٠).

وقال : ﴿ ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السياء . تؤتى كلها كل حين بإذن ربها ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون ومثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الأرض ما لها عن قرار يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيـا وفي الآخرة ويضـل الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء \*(٢).

والأصول مأخوذة من أصول الشجرة وأساس البناء ، ولهذا يقال فيه الأصل ما ابتنى عليه غيره أو ما يفرع عنه غيره.

فالأصول الثابتة هي أصول الأنبياء كما قيل:

كل علم عبد لعلم الرسول

أيها المغتدى لتطلب علما تطلب الفرع كي تصحح حكما ثم أغفلت أصل أصل الأصول

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم ٢٤. (١) سورة التوبة ١٠٩.

والله يهدينا وسائر إخواننا المؤمنين إلى صراطه المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا . وهذه الأصول ينبني عليها ما في القلوب ، ويتفرع عليها ، وقد ضرب الله مثل الكلمة الخبيشة التي في قلوب المؤمنين ، ومشل الكلمة الخبيشة التي في قلوب الكافرين .

والكلمة هي قضية جازمة وعقيدة جامعة ، ونبينا على أوتي فواتح الكلام وخواتمه وجوامعه ، فبعث ابعلوم الكلية والعلوم الأولية والآخرية على أتم قضية ، فالكلمة الطيبة في قلوب المؤمنين وهي العقيدة الإيمانية التوحيدية في كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السهاء (١) فأصل أصول الإيمان ثابت في قلب كنبات أصل الشجرة الطيبة وفرعها في السهاء ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴿ (١) والله سبحانه مثل الكلمة الطيبة ، أي كلمة التوحيد بشجرة طيبة ﴿ أصلها ثابت وفرعها في السهاء ﴾ (٣) .

فبين بذلك أن الكلمة الطيبة لها أصل ثابت في قلب المؤمن ، ولها فرع عال ، وهي ثابتة في قلب ثابت كما قال : ﴿ يثبت الله المذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴾(٤)

فالمؤمن عنده يقين وطمأنينة ، والإيمان في قلبه ثابت مستقر ، وهو في نفسه شابت على الإيمان مستقر لا يتحول عنه ، والكلمة الخبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الأرض ، استؤصلت واجتثت كما يقطع الشيء يجتث من فوق الأرض ، ما لها من قرار ، لا مكان تستقر فيه ولا استقرار في المكان ، فإن القرار يراد به مكان الاستقرار كما قال تعالى : ﴿بئس القرار ﴾(٥) .

وقال : ﴿ جعل لكم الأرض قراراً ﴾ (٦) ، ويقال: فلان ما له قرار : أي

 <sup>(</sup>۱) سورة إبراهيم ۲۶.
 (۳) سورة إبراهيم ۲۶.
 (۱) سورة إبراهيم ۲۶.

<sup>(</sup>۲) سورة فاطر ۱۰ . (٤) سورة إبراهيم ۲۷ . (٦) سورة غافر ٦٤ .

ثبات. وقد فسر القرار في الآية بهذا وهذا ، فالمبطل ليس قوله ثابتاً في قلبه ، ولا هو ثابت فيه ولا يستقر . كما قال تعالى في المثل الآخر : ﴿ فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض ﴾(١) فإنه وإن اعتقده مدة فإنه عند الحقيقة يخونه كالذي يشرك بالله ، فعند الحقيقة يضل عنه ما كان يدعو من دون الله ، وكذلك الأفعال الباطلة التي يعتقدها الإنسان عند الحقيقة تخونه ولا تنفعه ، بل هي كالشجرة الخبيثة التي اجتثت من فوق الأرض ما لها من قرار .

فمن كان معه كلمة طيبة أصلها ثابت ، كان له فرع في السهاء يوصله إلى الله ، فإنه سبحانه : ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴾(٢)ومن لم يكن معه أصل ثابت فإنه يحرم الوصول ، لأنه ضيع الأصول ، ولهذا تجد أهل البدع والشبهات لا يصلون إلى غاية محمودة . كما قال تعالى : ﴿ له دعوة الحق والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء ، إلا كباسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه وما هو ببالغه وما دعاء الكافرين إلا في ضلال ﴾(٣).

والله سبحانه بعث الـرسل ، وأنـزل الكتب بأن يكـون هو المعبـود وحده لا شريك له ، وإنما يعبد بما أمر به على ألسن رسله .

# أصل العبادة

وأصل عبادته معرفته بما وصف به نفسه في كتابه ، وما وصف به رسله ، وله ذا كان مذهب السلف أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه ، وما وصفه به رسله من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل ، والذين ينكرون بعض ذلك ما قدروا الله حق قدره وما عرفوه حق معرفته ، ولا وصفوه حق صفته ولا عبدوه حق عبادته .

والله سبحانه قد ذكر هذه الكلمة ﴿ ما قدروا الله حق فدره ﴾(٤)في ثلاث

<sup>(</sup>١) سورة الرَّعد ١٧ . (٣) سورة الرعد ١٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر ١٠. (٤) سورة الحج ٧٤.

مواضع ليثبت عظمته في نفسه وما يستحقه من الصفات ، وليثت وحدانيته ، وأنه لا يستحق العبادة إلا هـو ، وليثبت ما أنـزك عـلى رسله فقـال في الـزمـر : ﴿ وَمَا قَدْرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرُهُ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قبضته يوم القيامة ﴾ الآالآية .

وقال في الحج : ﴿ ضعف الطالب والمطلوب وما قدروا الله حق قدره ﴾(٢)

وقال في الأنعام : ﴿ وما قدروا الله حق قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء ﴾ (٣) .

والمواضع الثلاثة ذم الذين ما قدروه حق قدره من الكفار ، فدل ذلك على أنه يجب على المؤمن أن يقدر الله حق قدره كما يجب عليه أن يتقيه حق تقاته وأن يجاهد فيه حق جهاده ، قال تعالى : ﴿ وجاهدوا في الله حق جهاده ﴾ (٤) ، وقال : ﴿ اتقوا الله حق تقاته ﴾ (٥) والمصدر هنا مضاف إلى المفعول والفاعل مراد ، أي حق جهاده الذي أمركم به ، وحق تقاته التي أمركم بها ، واقدروه قدره الذي بينه لكم وأمركم به ، فصدقوا الرسول فيما أخبر وأطيعوه فيما أوجب وأمر .

وأما ما يخرج عن طاقة البشر فذلك لا يذم أحد على تركه . قالت عائشة فاقدروا قدر الجارية الجديثة السن الحريصة على اللهو . دلت الآية على أن قدراً عظياً لا سيها قوله : ﴿ وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ﴾ (٦) .

وفي تفسير ابن أبي طلحة عن ابن عباس قال : من آمن بأن الله على كل شيء قدير ، فقد قدر الله حق قدره .

وقد ثبت في الصحيحين من حديث ابن مسعود أن النبي على قرأ هذه الآية لما ذكر له بعض اليهود أن الله يحمل السموات على إصبع ، والأرضين على

<sup>(</sup>١) سورة الزمر ٦٧. (٣) سورة الأنعام ٩١. (٥) سورة آل عمران (١٠٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الحج ٧٤. (٤) سورة الحج ٧٨. (٦) سورة الزمر ٦٧.

إصبع ، والجبال على إضبع ، والشجر والثرى على إصبع ، وساشر الخلق على إصبع ، فضحك رسول الله ﷺ تعجباً وتصديقاً لقول الحبر ، وقرأ هذه الآية .

وعن ابن عباس قال : مرَّ يهودي بالنبي عَلَيْهُ فقال : يـا أبا القـِاسم ما تقـول إذا وضع الله السياء عـلى ذه ، والأرض على ذه ، والجبال والمال عـلى ذه ، وسائـر الخلق عـلى ذه . فأنـزل الله تعالى : ﴿ ومـا قدروا الله حق قـدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه ﴾(١) .

رواه الإمام أحمد والترمذي من حديث أبي الضحى عن ابن عباس وقال : غريب حسن صحيح .

وهذا يقتضي أن عظمته أعظم مما وصف ذلك الحبر ، فإن الذي في الآية أبلغ كما في الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي على قال : « يقبض الله الأرض يوم القيامة ويطوي السماء بيمينه ثم يقول : أنا الملك أبن ملوك الأرض ؟ » .

وفي الصحيحين عن ابن عمر قال : قال رسول الله على : «يطوي الله السموات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى ثم يقول : أين الملوك الجبارون أين المتكبرون ؟ » رواه مسلم أبسط من هذا ، وذكر فيه أنه يأخذ الأرض بيده الأخرى .

وقد روى ابن حاتم حدثنا أبي ثنا عمرو بن رافع ثنا يعقوب بن عبد الله عن جعفر عن سعيد بن جبير قال: تكلمت اليهود في صفة الرب تبارك وتعالى ، فقالوا: ما لم يعلموا ولم يروا. فأنزل الله على نبيه: ﴿ وما قدروا الله حتى قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾(٢) فجعل صفته التي وصفوا بها شركاً.

وقال : حدثنا أبي ثنا أبو نعيم ثنا الحكم \_ يعني أبا معاذ \_ عن الحسن

<sup>(</sup>١) سورة الزمر ٦٧. (٢) سورة الزمر ٦٧.

قال: عمدت اليهود فنظروا في خلق السموات والأرض والملائكة فلما فرغوا أخذوا يقدرونه فأنزل الله تعالى على نبيه: ﴿ وما قدروا الله حق قدره ﴾ (١) وهذا يدل على أنه أعظم مما وصفوه ، وأنهم لم يقدروه حق قدره ، وقوله ﴿عالمُ يشركون ﴾ (٢) ، فكل من جعل نخلوقاً مثلاً للخالق في شيء من الأشياء فأحبه مشل ما يجب الخالق ، أو وصفه بمثل ما يوصف به الخالق ، فهو مشرك سوى بين الله وبين المخلوق في شيء من الأشياء فعدل بربه ، والرب تعالى: لا كفؤ له ، ولا سمى له ، ولا مثل له ، ومن جعله مثل المعدوم والممتنع فهو شر من هؤلاء ، فإنه معطل ، ممثل . والمعطل: شر من المشرك والله ذكر قصة فرعون في القرآن في غير موضع لاحتياج الناس إلى الاعتبار بها ، فإنه حصل له من الملك ودعوى الربوبية والإلهية والعلو ما لم يحصل مثله لأحد من المعطلين ، وكانت عاقبته إلى ما ذكر الله تعالى وليس لله صفة يماثله فيها غيره .

فلهذا لم يجز أن يستعمل في حقه قياس التمسك ولا قياس السموك الذي يستوى إفراده ، فإن ذلك شرك إذ سوى فيه بالمخلوق . بل قياس الأولى فإنه سبحانه له المثل الأعلى في السموات والأرض فهو أحق من غيره بصفات الكمال ، وأحق من غيره بالتنزيه عن صفات النقص ، وقد بسطت هذه الأمور في غير هذا الموضع ، وبين أن من جعله الوجود المطلق والمقيد بالسلب أو ذاتا مجردة ، فهؤلاء مثلوه بأنقص المعقولات الذهنية ، وجعلوه دون الموجودات الخارجية ، والنفاة الذين قصدوا إثبات حدوث العالم بإثبات حدوث الجسم ، لم يثبتوا بذلك حدوث شيء ، كما قد بين في موضعه .

ثم إنهم جعلوا عمدتهم في تنزيه الرب عن النقائص على نفي الجسم ، ومن سلك هذا المسلك لم ينزه الله عن شيء من النقائص البتة ، فإنه ما من صفة ينفيها لأنها تستلزم التجسيم وتكون من صفات الأجسام ، إلا يقال له فيها

<sup>(</sup>١) سورة الزمر ٦٧. (٢) سورة الزمر ٦٧.

أثبته نظير ما يقوله هو في نفس تلك الصفة ، فإن كان مثبتاً لبعض الصفات قيل له القول في هذه الصفة التي ينفيها كالقول فيها أثبته ، فإن كان هذا تجسيهاً وقولاً باطلاً فهذا كذلك ، وإن قلت : أنا أثبت هذا على الوجه الذي يليق بالرب . قيل له : وكذلك هذا كذلك . وإن قلت : أنا أثبته وأنفي التجسيم قيل ذلك وهذا كذلك ، فليس لك أن تفرق بين المتماثلين وإن ممن يثبت الأسهاء وينفي الصفات كالمعتزلة قيل له في الصفات ما يقوله هو في الأسهاء ، فإذا كان يثبت عياً عالماً قادراً وهو لا يعرف من هو متصف بذلك إلا جسماً ، كان ممن لا يثبت لا الأسهاء ولا الصفات كالجهمية المحضة والملاحدة . قيل له : فلا بد أن تثبت موجوداً قائماً بنفسه ، وأنت لا تعرف ذلك إلا جسماً ، وإن قال لا أسميه باسم والإثبات ولا نفي . قيل له : سكوتك لا ينفي الحقائق ولا واسطة بين النفي والإثبات ، فإما أن يكون حقاً ثابتاً موجوداً ، وإما أن يكون باطلاً معدوماً ، وأيضاً فإن كنت لم تعرفه فأنت جاهل فلا تتكلم ، وإن عرفته فلا بد أن تميز بينه وبين غيره بما مختص به مثل أن يقول : رب العالمين ، أو القديم الأزلي . أو وبين غيره بما مختص به مثل أن يقول : رب العالمين ، أو القديم الأزلي . أو الموجود بنفسه ونحو ذلك .

وحينئذ فقد أثبت حياً موجوداً قائماً بنفسه وأثبته فاعلاً ، وأنت لا تعرف ما هو كذلك إلا الجسم ، وإن قدر أنه جاحد له قيل له : فهذا الوجود مشهود ، فإن كان قديماً أزلياً موجوداً بنفسه فقد يثبت جسم قديم أزلي موجود بنفسه وهو ما فررت منه ، وإن كان مخلوقاً مصنوعاً فله خالق خلقه ، ولا بد أن يكون قديماً أزلياً ، فقد ثبت الموجود القائم بنفسه القديم الأزلي على كل تقدير ، وهذا مسوط غير هذا الموضع .

وهنا قد نبهنا على ذلك ، وأنه كل من بنى تنزيهه للرب عن النقائص والعيوب على نفي الجسم ، فإنه لا يمكنه أن ينزهه عن عيب أصلاً بهذه الحجة ، وكذلك من جعل عمدته نفى التركيب .

ومن تدبر ما ذكروه في كتبهم تبين له أنهم لم يقيموا حجة عـلى وجوده ، فـلا

هم أثبتوه وأثبتوا له ما يستحقه ، ولا نزهوه ونفوا عنه ما لا يجوز عليه ، إذ كان إثباته هو إثبات حدوث الجسم ، ولم يقيموا على ذلك دليلًا ، والنفي اعتمدوا فيه على ذلك ، وهم متناقضون فيه لو كانوا أقاموا دليلًا على نفي كونه جسماً ، فكيف إذا لم يقيموا على ذلك دليلًا وتناقضوا .

# مصير من خرج عن الكتاب

وهـذا مما يتبـين لك أن من خـرج عن الكتاب والسنـة، فليس معـه علم لا عقلي ولا سمعي ، لا سيها في هذا المطلوب الأعظم ، لكنهم قد يكونون معتقدين لعقائد صحيحة عرفوها بالفطرة العقلية وبما سمعوه من القرآن ودين المسلمين ، فقلوبهم تثبت ما تثبت وتنفى ما تنفى بناء على هذه الفطرة المكملة بالشرعة المنزلة ، لكنهم سلكوا هذه البطرق البدعية وليس فيها علم أصلاً ، ولكن يستفاد من كـلاهمهم إبطال بعضهم لقـول المبطل الآخـر وبيان تنـاقضه ، ولهـذا لما ذكـروا المقالات الباطلة في الـرب جعلوا يردونها بـأن ذلك تجسيم ، كـما فعل القـاضي أبو بكر في هداية المسترشدين وغيره ، فلم يقيموا حجة على أولئك المبطلين ، وردوا كثيراً مما يقول اليهود بأنه تجسيم ، وقد كان اليهود عند النبي ﷺ بالمدينة وكانوا أحياناً يذكرون له بعض الصفات كحـديث الحبر ، وقـد ذمَّ الله اليهود عـلى أشياء كقولهم : إن الله فقير وأن يده مغلولة . وغير ذلك . ولم يقل النبي على قط أنهم يجسمون ولا أن في التوراة تجسياً ولا عابهم بذلك ولا رد هذه الأقوال الباطلة بأن هذا تجسيم كما فعل ذلك من فعله من النفاة ، فبين أن هذه الطريقة مخالفة للشرع وللعقل ، وأنها مخالفة لما بعث الله به رسوله ولما فطر عليه بعاده ، وأن أهلها من جنس الذين قالوا: ﴿ لُو كُنَّا نسمع أو نعقل ما كُنَّا في أصحاب السعر 🍇 (١) ...

وقد بينا في غير هذا الموضع فساد ما ذكره الرازي من أن طريقة الـوجوب

<sup>(</sup>١) سورة الملك ١٠.

والإمكان من أعظم الطرق وبينا فسادها ، وأنها لا تفيد علماً وأنهم لم يقيموا دليلاً على إثبات واجب الوجود وأن طريقة الكمال أشرف منها ، وعليها اعتماد العقلاء قديماً وحديثاً وهو قد اعترف في آخر عمره بأنه قد تأمل الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية ، فها وجدها تشفي عليلاً ولا تروي غليلاً ، ووجد أقرب الطرق طريقة القرآن ، وطريقة الوجوب والإمكان لم يسلكها أحد قبل ابن سينا ، وهو أخذها من كلام المتكلمين الذين قسموا الوجود إلى محدث وقديم ، فقسمه هو إلى واجب وممكن ، ليمكنه القول بأن الفك ممكن مع قدرته وخالف بذلك عامة العقلاء من سلفه وغير سلفه وخالف نفسه ، فإنه قد ذكر في المنطق ما ذكره سلفه من أن المكن لا يكون إلا محدثاً ، كها قد بسط الكلام عليه في غير هذا الموضع .

## صفة الكلام

(ثم) إن هؤلاء الذين سلكوا هذه الطريقة انتهت بهم إلى قول فرعون فإن فرعون جحد الخالق وكذب موسى في أن الله كلمه ، وهؤلاء ينتهي قولهم إلى جحد الخالق ، وإن أثبتوه قالوا : أنه لا يتكلم ولا نادى أحداً ولا ناجاه ، وعمدتهم في نفي ذاته على نفي الجسم . وفي نفي كلامه وتكليمه لموسى على أنه لا تحله الحوادث . فلا يبقى عندهم رب ولا مرسل فحقيقة قولهم تناقض شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله . فإن الرسول هو المبلغ لرسالة مرسله . والرسالة هي كلامه الذي بعثه به . فإذا لم يتكلم متكلماً لم تكن رسالة ، ولهذا اتفق الأنبياء على أن الله يتكلم . ومن لم يقل إنه يتكلم بمشيئته وقدرته كلاماً يقوم بذاته لم يقل إنه يتكلم . والنفاة منهم من يقول :

الكلام صفة فعل ، بمعنى أنه مخلوق بائن عنهم ، ومنهم من يقول هـو صفة ذات ، بمعنى أنه كالحياة يقوم بـذاته ، وهـو لا يتكلم بمشيئته وقـدرته وكـل طائفـة مصيبة في إبطال باطل الأخرى .

والدليل يقوم على أنه صفة ذات ، وفعل تقوم بـذات الرب . والـرب يتكلم

بمشيئته وقدرته ، فأدلة من قال إنه صفة فعل كلها إنما تدل على أنه يتكلم بقدرته ومشيئته ، وهذا حق وأدلة من قال إنه صفة ذات إنما تدل على أن كلامه يقوم بذاته وهذا حق ، وأما من أثبت أحدهما كمن قال إن كلامه مخلوق ، أو قال إنه لا يتكلم بمشيئته وقدرته ، فهؤلاء في الحقيقة لم يثبتوا أنه يتكلم ، ولا أثبتوا له كلاماً ، ولهذا يقولون ما لا يعقل ، هذا يقول إنه معنى واحد قام بالذات ، وهذا يقول حروف ، أو حروف وأصوات قديمة أزلية لازمة لذاته ، وهذا يقول مخلوق بائن عنه .

ولهذا لما أظهر لطائفة من أتباعهم ما في قولهم من الفاسد ، ولم يعرفوا عين هذه الأقوال الثلاثة ، حاروا وتوقفوا وقالوا : نحن نقر بما عليه عموم المسلمين من أن القرآن كلام الله ، وأما كونه مخلوقاً أو بحرف وصوت أو معنى قائم بالذات فلا نقول شيئاً من هذا ، ومعلوم أن الهـ دى في هذه الأصـول ومعرفة الحق فيها ، ومعرفة ما جماء به الـرسول وهــو الموافق لصــريح المعقــول أنفع وأعــظم من كثير مما يتكلمون فيه من العلم ، لا سيما والقلوب تطلب معرفة الحق في هذه بالفطرة ، ولما قد رأوا من اختـلاف الناس فيهـا . وهؤلاء يذكـرون هذا المـوقف في عقائدهم وفيها صنفوه في أصول الدين ، كما قد رأيت منهم من أكابر شيوخ العلم والدين بمصر والشام ، قد صنفوا في أصول الدين ما صنفوه ، ولما تكلموا في مسألة القرآن ، وهل هو مخلوق ، أو قديم أو هو الحروف والأصوات ، أو معنى قائم بالذات ، نهوا عن هذه الأقوال ، وقالوا : الواجب أن يقال ما قاله المسلمون كلهم: أن القرآن كلام الله ويمسك عن هذه الأقوال ، وهؤلاء توقفوا عن حيرة وشك ، ولهم رغبة في العلم والهدى والدين ، وهم من أحرص الناس على معرفة الحق في ذلك وغيره ، لكن لم يعلموا إلا هذه الأقوال الشلاثة ، قول المعتزلة ، والكلابية ، والسالمية ، وكـل طائفـة تبين فسـاد قول الأخـرى ، وفي كل قـول من الفساد مـا يوجـد الامتناع من قبـوله ، ولم يعلمـوا قولًا غـير هذه فـرضوا بالجهل البسيط، وكمان أحب إليهم من الجهل المركب، وكان أسباب ذلك أنهم وافقوا هؤلاء على أصل قولهم ودينهم ، وهو الاستدلال على حدوث الأجسام ، وحدوث العالم بطريقة أهل الكلام المبتدع كما سلكها من ذكرته من أجلاء شيوخ أهل العلم والدين ، والاستدلال على إمكانها بكونها مركبة كما سلك الشيخ الآخر ، وهذا ينفي عن الواجب أن يكون جسماً بهذه الطريقة وذلك نفي عنه أنه جسم بتلك الطريقة ، وحذاق النظار الذين كانوا أخبر بهذه الطرق وأعظم نظراً واستدلالاً بها وبغيرها قد عرفوا فسادها ، كما قد بسط في غير هذا الموضع .

والله سبحانه قـد أخبر أنـه أرسل رسـوله بـالهدى ودين الحق ليـظهره عـلى الدين كله ، وأخبر أنه ينصر رسله والذين آمنوا في الحياة الدنيا ، والله سبحانه يجزي الإنسان بجنس عمله ، فالجزاء من جنس العمل ، فمن خالف الرسل عوقب بمثل ذنبه فإن كان قد قدح فيهم ، ونسب ما يقولونه إلى أنه جهل وخروج عن العلم والعقل ، ابتلي في عقله وعلمه وظهر من جهله ما عوقب به ، ومن قال عنهم إنهم تعمدوا الكذب أظهر الله كذبه . ومن قال : إنهم جهال أظهر الله جهله . ففرعون ، وهامان ، وقارون ، لما قالوا عن موسى أنه ساحر كذاب ، أخبر الله بذلك عنهم في قوله : ﴿ ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبين إلى فرعون وهامان وقارون فقالوا ساحر كذاب ١٠١٨ وطلب فرعون إهلاكه بالقتل وصار يصفه بالعيوب كقوله : ﴿ وقال فرعون ذروني أقتل موسى وليدع ربه إني أخاف أن يبدل دينكم أو أن يظهر في الأرض الفساد ﴾ (٢) وقال: ﴿ أَم أَنَا خير من هذا الذي هو مهين ولا يكاديبين (٣) أهلك الله فرعون وأظهر كذبه وافتراءه على الله وعملي رسله وأدلة غماية الإذلال ، وأعجزه عن الكلام النافع ، فلم يبين حجة ، وفرعون هذه الأمة أبو جهل كان يسمى أبا الحكم ، ولكن النبي ﷺ سماه : أبا جهل ، وهو كما سماه رسول الله ﷺ ، أبو جهل أهلك به نفسه وأتباعه في الدنيا والآخرة .

 <sup>(</sup>۱) سورة غافر ۲۵ ـ ۲۵ . (۲) سورة الزخرف ۵۲ .

(والذين) قالوا عن الرسول أنه أبتر ، وقصدوا أنه يموت فينقطع ذكره عوقبوا بانبتارهم كما قال تعالى : ﴿ إِنْ شَانتُكُ هُو الأَبْتَرَ ﴾ (١) فلا يوجد من شنأ الرسول إلا بتره الله . حتى أهل البدع المخالفون لسننه . قيل لأبي بكر بن عياش : إن بالمسجد قوماً يجلسون للناس ويتكلمون بالبدعة . فقال : من جلس للناس جلس الناس إليه ، لكن أهل السنة يبقون ويبقى ذكرهم ، وأهل البدعة يموتون ويموت ذكرهم .

#### الجهمية

وهؤلاء المشبهون لفرعون الجهمية نفاة الصفات الذين وافقوا فرعون في جحده ، وقالوا: إنه ليس فوق السموات وأن الله لم يكلم موسى تكلياً ، كيا قال فرعون: ﴿ يا هامان ابن لي صرحاً لعلي أبلغ الأسباب [أسباب] السموات فأطلع إلى إله موسى وإني لأظنه كاذباً ﴾ (٢) وكان فرعون جاحداً للرب فلولا أن أن موسى أخبره أن ربه فوق العالم ، لما قال أطلع إلى إله موسى وإني لأظنه كاذباً قال تعالى : ﴿ وكذلك زين لفرعون سوء عمله وصد عن السبيل وما كيد فرعون إلا في تباب ﴾ (٣) وقال تعالى : ﴿ وقال فرعون يا أيها الملأ ما علمت لكم من إله غيري فاوقد لي يا هامان على الطين فاجعل لي صرحاً لعلي أطلع إلى إله موسى وإني فاوقد لي يا هامان على الطين فاجعل لي صرحاً لعلي أطلع إلى إله موسى وإني لأظنه من الكاذبين واستكبر هو وجنوده في الأرض بغير الحق وظنوا أنهم إلينا لا يرجعون . فأخذناه وجنوده فنبذناهم في اليم فانظر كيف كنان عاقبة الظالمين وجعلناهم أئمة يدعون إلى النار يوم القيامة لا ينصرون وأتبعناهم في هذه الدنيا لعنة ويوم القيامة هم من المقبوحين ﴾ (٤)

ومحمد ﷺ لما عرج به إلى ربه وفرض عليه الصلوات الخمس ، ذكر أنه رجع إلى موسى ، وأن موسى قال له ارجع إلى ربك فسله التخفيف إلى أمتك ،

<sup>(</sup>١) سورة الكوثر ٣. (٣) سورة غافر ٣٧.

 <sup>(</sup>٢) سورة غافر ٣٦ ـ ٣٧.
 (٤) سورة القصص ٣٨ ـ ٤٢.

كما تواتر هذا في أحاديث المعراج ، فموسى صدق محمداً في أن ربه فوق ، وفرعون كذب موسى في أن ربه فوق ، فالمقرون بذلك متبعون لموسى ومحمد ، والمكذبون بذلك موافقون لفرعون .

وهذه الحجة مما اعتمد عليها غير واحد من النظار ، وهي مما استمد عليه أبو الحسن الأشعري في كتابه الإبانة ، وذكر عدة أدلة عقلية وسمعية ، على أن الله فوق العالم وقال في أوله :

فإن قال قائل : أنكرتم قول الجهمية والقدرية والخوارج والروافض والمعتزلة والمرجئة ، فعرفونا قوللكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون .

قيل له: قولنا الذي نقول به وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا وسنة نبينا وما جاء عن الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين ، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل قائلون ، ولما خالف قوله مجانبون ، فإنه الإمام الكامل والرئيس الفاضل الذي أبان الله به الحق ، وأوضح به المناهج ، وقمع به بدع المبتدعين ، وزيغ الزائغين ، وشك الشاكين ، فرحمه الله من إمام مقدم وكبير مفهم وعلى جميع أئمة المسلمين ، وذكر جملة الاعتقاد والكلام على علو الله على العرش وعلى الرؤية ، ومسألة القرآن ونحو ذلك . وهذا مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن المعطلة نفاه الصفات أو نفاة بعضها ، لا يعتمدون في ذلك على ما جاء به الرسول إذ كان ما جاء به الرسول إنما يتضمن الإثبات لا النفي ، لكن يعتمدون في ذلك على ما يظنونه أدلة عقلية ويعارضون بذلك ما جاء به الرسول ، وحقيقة قولهم إن الرسول لم يذكر في ذلك ما يرجع إليه لا من سمع ولا عقل ، فلم يخبر بذلك خبراً بين به الحق على زعمهم ، ولا ذكر أدلة عقلية تبين الصواب في ذلك على زعمهم بخلاف غير هذا ، فإنهم معترفون بأن الرسول ذكر في القرآن أدلة عقلية على ثبوت الرب وعلى صدق الرسول ، وقد يقولون أيضاً أنه أخبر بالمعاد ، لكن نفوا الصفات لما رأوا أن ما ذكروه من النفي يقولون أيضاً أنه أخبر بالمعاد ، لكن نفوا الصفات لما رأوا أن ما ذكروه من النفي

لم يذكره الرسول ، فلم يخبر به ولا ذكر دليلاً عقلياً عليه ، بل إنما ذكر الإثبات وليس هو في نفس الأمر حقاً ، فأحوج الناس إلى التأويل أو التفويض ، فلما نسبوا ما جاء به الرسول إلى أنه ليس فيه لا دليل سمعي ولا عقلي ، لا خبر يبين الحق ، ولا دليل يدل عليه ، عاقبهم الله بجنس ذنوبهم ، فكان ما يقولونه في هذا الباب خارجاً عن العقل والسمع مع دعواهم أنه من العقليات البرهانية ، فإذا اختبره العارف وجده من الشبهات الشيطانية من جنس شبهات أهل السفسطة والإلحاد الذين يقدحون في العقليات والسمعيات ، وأما السمع فخلافهم له ظاهر لكل أحد ، وإنما يظن من يعظمهم ويتبعهم أنهم أحكموا العقليات ، فإذا حقق الأمر وجدهم كما قال أهل النار : ﴿ لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير ﴾(١).

وكما قال تعالى: ﴿ والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماءً حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب. أو كظلمات في بحر لجي يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها ومن لم يجعل الله له نوراً فها له من نور ﴾ (٢).

فلما كان حقيقة قولهم: أن القرآن والحديث ليس فيه في هذا الباب دليل سمعي ولا عقلي ، سلبهم الله في هذا الباب معرفة الأدلة السمعية والعقلية ، حتى كانوا من أضل البرية مع دعواهم أنهم أعلم من الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين ، بل قد يدعون أنهم أعلم من النبيين ، وهذا ميراث فرعون وحزبه اللعين .

فرعون أول من أظهر التعطيل

وقد قيل : إن أول من عرف أنه أظهر في الإسلام التعطيل الذي تضمنه

<sup>(</sup>١) سورة الملك ١٠. (٢) سورة النور ٣٩ ـ ٤٠.

قول فرعون ، هو الجعد بن درهم فضحى به خالد بن عبد الله القسري وقال : أيها الناس ضخوا تقبل الله صحاياكم ، إني مضح بالجعد بن درهم ، إنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً ، ولم يكلم موسى تكليماً ، تعالى الله عما يقول الجعد علواً كبيراً . ثم نزل فذبحه وشكر له علماء المسلمين ما فعله كالحسن البصري وغيره ، وهذا الجعد إليه ينسب مروان بن محمد الجعدي آخر خلفاء بني أمية ، وكان شؤمه عاد عليه حتى زالت الدولة ، فإنه إذا ظهرت البدع التي تخالف دين الرسل انتقم الله ممن خالف الرسل وانتصر لهم ، ولهذا لما ظهرت الملاحدة الباطنية وملكوا الشام وغيرها ، ظهر فيها النفاق والزندقة التي هي باطن أمرهم وهو حقيقة قول فرعون : إنكار الصانع وإنكار عبادته وخيار ما كانوا يتظاهرون به الرفض ، فكانوا خيارهم وأقربهم إلى الإسلام الرافضة ، وظهر بسببهم الرفض والإلحاد حتى كان من كان ينزل الشام مثل بني حمدان العالية ونحوهم متشيعين ، وكذلك من كان من بني بويه في المشرق .

#### مذهب ابن سينا

وكان ابن سينا وجهل بيته من أهل دعوتهم . قال : وبسبب ذلك اشتغلت في الفلسفة ، وكان مبدأ ظهورهم من حين تولى المقتدر ، ولم يكن بلغ بعد ، وهو مبدأ انحلال الدولة العباسية ، ولهذا سمي حينئذ بأمير المؤمنين الأموي الذي كان بالأندلس ، وكان قبل ذلك لا يسمى بهذا الاسم . ويقول : لا يكون للمسلمين خليفتان ، فلما ولى المقتدر قال : هذا صبي لا تصح ولايته فسمي بهذا الاسم .

وكان بنو عبيد الله القداح الملاحدة يسمون بهذا الاسلام ، لكن هؤلاء كانوا في الباطن ملاحدة زنادقة منافقين ، وكان نسبهم باطلاً كدينهم ، بخلاف الأموي والعباسي فإن كلاهما نسبه صحيح وهم مسلمون كأمثالهم من خلفاء المسلمين .

فلما ظهر النفاق والبدع والفجور المخالف لدين الرسول سلطت عليهم

الأعداء ، فخرجت الروم النصارى إلى الشام والجزيرة مرة بعد مرة ، وأخذوا الثغور الشامية شيئاً بعد شيء إلى أن أخذوا بيت المقدس ، في أواخر المائة الرابعة ، وبعد هذا بمدة حاصروا دمشق ، وكان أهل الشام بأسوا حال بين الكفار النصارى والمنافقين الملاحدة إلى أن تولى نور الدين الشهيد، وقام بماقام به من أمر الإسلام والطهارة ، والجهاد لأعدائه ، ثم استنجد به ملوك مصر بنو عبيد على النصارى فأنجدهم ، وجبت فصول كثيرة إلى أن أخذت مصر من بني عبيد ، أخذها صلاح الدين يوسف بن سادي وخطب بها لبني العباس ، فمن عبيد ، أخذها صلاح الدين يوسف بن سادي وخطب بها لبني العباس ، فمن حين خيند ظهر الإسلام بمصر بعد أن مكثت بأيدي المنافقين المرتدين عن دين الإسلام مائة سنة .

فكان الإيمان بالرسول والجهاد عن دينه سبباً لخير الدنيا والأخرة ، وبالعكس البدع والإلحاد ومخالفة ما جاء به سبب لشر الدنيا والآخرة .

فلما ظهر في الشام ومصر والجزيرة الالحاد والبدع سلط عليهم الكفار ، ولما أقاموا ما أقاموه من الإسلام وقهر الملحدين والمبتدعين نصرهم الله على الكفار تحقيقاً لقوله : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا هَلَ أُدلكُم عَلَى تجارة تنجيكُم من عذاب أليم . تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون . يغفر لكم ذنوبكم ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار ومساكن طيبة في جنات عدن ذلك الفوز العظيم . وأخرى تحبونها نصر من الله وفتح قريب وبشر المؤمنين ﴾(١).

وكذلك لما كان أهمل المشرق قائمين بالإسلام ، وكانوا منصورين على الكفار المشركين من الترك والهند والصين وغيرهم ، فلما ظهر منهم ما ظهر من البدع والإلحاد والحاد والفجور ، سلط عليهم الكفار قال تعالى : ﴿ وقضينا إلى بني إسرائيل في الكتاب لتفسدن في الأرض مرتين ولتعلن علواً كبيراً . فإذا جاء

<sup>(</sup>١) سورة الصف ١٠ ـ ١٣.

وعد أولاهما بعثنا عليكم عباداً لنا أولي بأس شديد فجاسوا خلال الديار وكان وعداً مفعولا . ثم رددنا لكم الكرة عليهم وأمددناكم بأموال وبنين وجعلناكم أكثر نفيراً . إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم فلها فإذا جاء وعد الآخرة ليسوؤا وجوهكم وليدخلوا المسجد كها دخلوه أول مرة وليتبروا ما علو تتبيرا . عسى ربكم أن يرحمكم وإن عدتم عدنا وجعلنا جهنم للكافرين حصيرا ﴾(١).

وكان بعض المشايخ يقول: هولاكو ملك الترك التتار الذي قهر الخليفة بالعراق وقتل ببغداد مقتلة عظيمة جداً، يقال قتل منهم ألف ألف، وكذلك قتل بحلب دار الملك حينئذ. كان بعض الشيوخ يقول: هو للمسلمين بمنزلة بخت نصر لبني إسرائيل.

وكان من أسباب دخول هؤلاء ديار المسلمين: ظهور الإلحاد والنفاق والبدع ، حتى أنه صنف الرازي كتاباً في عبادة الكواكب والأصنام وعمل السحر ، سماه « السر المكتوم في السحر ومخاطبة النجوم » ويقال: إنه صنفه لأم السلطان علاء الدين محمد بن لكش بن جلال الدين خوارزم شاه ، وكان من أعظم ملوك الأرض ، وكان للرازي به اتصال أخوي ، حتى أنه وصى إليه على أولاده ، وصنف له كتاباً سماه الرسالة العلائية في الاختيارات السماوية .

وهذه الاختيارات لأهل الضلال بدل الاستخارة التي علمها النبي السلمين ، كما قال جابر في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري وغيره ، كان رسول الله علمنا الاستخارة في الأمور كلها ، كما يعلمنا السورة من القرآن يقول : « إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثم ليقل : اللهم إني استخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم . اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر - وتسميه باسمه - خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فاقدره لي ويسره ثم بارك لي فيه . وإن كنت تعلم أن هذا الأمر

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ٤ ـ ٨.

شر لي في دين ومعاشي وعاقبة أمري فاصرفه عني واصرفني عنه واقدر لي الخير حيث كان ثم رضني به » .

(وأهل النجوم) لهم اختيارات ، إذا أراد أحدهم أن يفعل فعلاً أخذ طالعاً سعيداً فعمل فيه ذلك العمل لينجح بزعمهم ، وقد صنف الناس كتاباً في الرد عليهم ، وذكروا كثرة ما يقع من خلاف مقصودهم فيما يخبرون به ويأمرون به ، وكم يخبرون من خبر فيكون كذباً . وكم يأمرون باختيار فيكون شراً ، والرازي صنف الاختيارات لهذا الملك .

وذكر فيه الاختيار لشرب الخمر وغير ذلك ، كما ذكر في السر المكتوم في عبادة الكواكب ودعوتها مع السجود لها والشرك بها ودعائها مثل ما يدعو الموحدون ربهم بل أعظم ، والتقرب إليها بما يظن أنه مناسب لها من الكفر والفسوق والعصيان ، فذكر أنه يتقرب إلى الزهرة بفعل الفواحش وشرب الخمر والغناء ونحو ذلك مما حرمه الله ورسوله ، وهذا في نفس الأمر يقرب إلى الشياطين الذين يأمرونهم بذلك ، ويقولن لهم : إن الكوكب نفسه يجب ذلك ، وإلا فالكواكب مسخرات بأمر الله مطيعة لله لا تأمر بشرك ولا غيره من المعاصى .

ولكن الشياطين هي التي تأمر بذلك ويسمونها روحانية الكواكب ، وقد يجعلونها ملائكة وإنما هي شياطين ، فلما ظهر بأرض المشرق نسب مثل هذا الملك ونحوه ومثل هذا العالم ونحوه ما ظهر من الإلحاد والبدع ، سلط الله عليهم الترك المشركين الكفار فأبادوا هذا الملك ، وجرت له أمور فيها عبرة لمن يعتبر ، ويعلم تحقيق منا أخبر الله به في كتابه حيث يقول : ﴿ سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ﴾ (١) أي أن القرآن حق وقال : ﴿ سأريكم آياتي فلا تستعجلون ﴾ (٢) وبسط هذا له موضع آخر.

<sup>(</sup>١) سورة فُصَّلت ٥٣. (٢) سورة الأنبياء ٣٧.

#### سبب انقراض الدولة الأموية

والمقصود هنا أن دولة بني أمية ، كان انقراضها بسبب هذا الجعد المعطل وغيره من الأسباب التي وجبت إدبارها ، وفي آخر دولتهم ظهر الجهم ابن صفوان بخراسان . وقد قيل : إن أصله من ترمذ ، وأظهر قول المعطلة النفاة الجهمية وقد قتل في بعض الحروب .

وكان أئمة المسلمين بالمشرق أعلم بحقيقة قوله من علماء الحجاز والشام والعراق. ولهذا يوجد لعبد الله بن المبارك وغيره من علماء المسلمين بالمشرق من الكلام في الجهمية أكثر مما يوجد لغيرهم، مع أن عامة أئمة المسلمين تكلموا فيهم، ولكن لم يكونوا ظاهرين إلا بالمشرق، لكن قوى أمرهم لما مات الرشيد وتولى ابنه الملقب بالمأمون بالمشرق وتلقى عن هؤلاء ما تلقاه.

ثم لما ولى الخلافة: اجتمع بكثير من هؤلاء ودعا إلى قولهم في آخر عمره وكتب إلى بغداد وهو (بالثغر بطرسوس التي ببلد[السوس]، وكانت إذ ذاك أعظم ثغور بغداد، ومن أعظم ثغور المسلمين يقصدها أهل الدين من كل ناحية ويرابطون بها، رابط بها الإمام أحمد رضي الله عنه والسري السقطي. وغيرهما، وتولى قضاءها أبو عبيد، وتولى قضاءها أيضاً صالح بن أحمد بن حنبل. ولهذا ذكرت في كتب الفقه كثيراً، فإنها كانت ثغراً عظياً.

فكتب من الثغر إلى نائبه ببغداد إسحاق بن إبراهيم بن مصعب كتاباً يدعو الناس فيه إلى أن يقولوا: (القرآن مخلوق) فلم يجبه أحد، ثم كتب كتاباً ثانياً يأمر فيه بتقييد من لم يجبه وإرساله إليه، فأجاب أكثرهم ثم قيدوا سبعة لم يجيبوا فأجاب منهم خسة بعد القيد، ويقي إثنان لم يجيبا: الإمام أحمد بن حنبل، ومحمد بن نوح. فأرسلوهما إليه، فمات قبل أن يصلا إليه ثم أوصى إلى أخيه أي إسحاق.

وكان هذا سنة ثمان عشرة ومائتين ، وبقي أحمد في الحبس إلى سنة عشرين ، فجرى ما جرى من المناظرة حتى قطعهم بالحجة ، ثم لما خافوا الفتنة

ضربوه وأطلقوه ، وظهر مذهب النفاة الجهمية وامتحنوا الناس ؛ فصار من أجابهم أعطوه وإلا منعوه العطاء وعزلوه من الولايات ولم يقبلوا شهادته ، وكانوا إذا افتكوا الأسرى يمتحنون الأسير ، فإن أجابهم افتدوه وإلا لم يفتدوه .

وكتب قاضيهم أحمد بن أبي داود على ستارة الكعبة : ليس كمثله شيء وهو العزيز الحكيم . لم يكتب وهو السميع البصير .

ثم ولى المواثق واشتد الأمر إلى أن ولي المتوكل فرفع المحنة ، وظهرت حينئذ السنة . وبسط هذا له موضع آخر .

والمقصود أن أئمة المسلمين لما عرفوا حقيقة قول الجهمية بينوه حتى قال عبد الله بن المبارك : إنا لنحكي كلام اليهود والنصارى ، ولا نستطيع أن نحكى كلام الجهمية وكان ينشد :

عجبت لشيطان دعا الناس جهرة إلى النار واشتق اسمه من جهنم

وقيل له : بماذا يعرف ربنا ؟ قال : بأنه فـوق سمواتـه على عـرشه بـائن من خلقه . قيل له : يحد . قال : يحد .

وكذلك قال أحمد بن حنبل وإسحاق بن إبراهيم بن راهويه وعثمان ابن سعيد الدارمي وغيرهم من أئمة السنة .

وحقيقة قول الجهمية المعطلة هو قول فرعون ، وهو جحد الخالق وتعطيل كلامه ودينه كما كان فرعون يفعل ، فكان يجحد الخالق جل جلاله ويقول : ﴿ما علمت لكم من إله غيري﴾(١) ويقول لموسى : ﴿ لئن اتخذت إلهاً غيري لأجعلنك من المسجونين ﴾(١) ويقول : ﴿ أنا ربكم الأعلى﴾(١) وكان ينكر أن يكون الله كلم موسى ، أو لا يكون لموسى إلىه فوق السموات ، ويريد أن يبطل عبادة الله وطاعته ، ويكون هو المعبود المطاع .

<sup>(</sup>١) سورة القصص ٣٨. (٢) سورة الشعراء ٢٩. (٣) سورة النازعات ٢٤.

فلما كان قول الجهمية المعطلة النفاة يؤول إلى قول فرعون ، كان منتهى قولهم إنكار رب العالمين ، وإنكار عبادته ، وإنكار كلامه حتى ظهروا بدعوى التحقيق والتوحيد والعرفان ، فصاروا يقولون : العالم هو الله ، والوجود واحد ، والموجود القديم الأزلي الخالق ، هو الموجود المحدث المخلوق ، والرب هو العبد ما ثم رب وعبد وخالق ومخلوق ، بل هو عندهم فرقان ، ولهذا صاروا يعيبون على الأنبياء وينقصونهم ، يعيبون على نوح وعلى إبارهيم الخليل وغيرهما ، ويمدحون فرعون ويجوزون عبادة جميع المخلوقات ، وجميع الأصنام . ولا يرضون بأن تعبد الأصنام حتى يقولوا : إن عباد الأصنام لم يعبدوا إلا الله وأن الله نفسه هو العابد وهو المعبود وهو الموجود كله ، فجحدوا الرب وأبطلوا دينه وأمره ونهيه ، وما أرسل به رسله وتكليمه لموسي وغيره .

وقد ضل في هذا جماعة ولهم معرفة بالكلام والفلسفة والتصوف المناسب لذلك ، كابن سبعين والصدر القونوي تلميذ ابن عربي والبلياني والتلمساني وهو من حذاقهم علماً ومعرفة ، وكان يظهر المذهب بالفعل ، فيشرب الخمر ويأتي المحرمات .

وحدثني الثقة: أنه قرأ عليه نصوص الحكم لابن عربي ، وكان يظنه من كلام أولياء الله العارفين ، فلما قرأه رآه يخالف القرآن . قال : فقلت له هذا الكلام يخالف القرآن . فقال : القرآن كله شرك . وإنما التوحيد في كالامنا ، وكان يقول : ثبت عندنا في الكشف ما يخالف صريح المعقول .

وحدثني من كان معه ومع آخر نظير له ، فمرا على كلب أجرب ميت بالطريق عند دار الطعم . فقال له رفيقه : هذا أيضاً هو ذات الله . فقفال : وهل ثم شيء خارج عنها نعم الجميع في ذاته .

وهؤلاء حقيقة قولهم : هو قول فرعون، لكن فرعون ما كان يخالف أحداً فينافقه ثم يثبت الخالق، وإن كان في الباطن مقراً به وكان يعرف أنه ليس هو

إلا مخلوق ، لكن حب العلو في الأرض والظلم دعاه إلى الجحود والإنكار كا قال : ﴿ فلما جاءتهم آياتنا مبصرة قالوا هذا سحر مبين . وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلواً فانظر كيف كان عاقبة المفسدين ﴾(١).

وأما هؤلاء فهم من وجه ينافقون المسلمين ، فلا يمكنهم إظهار جحود الصانع ، ومن وجه هم ضلال يحسبون أنهم على حق وأن الخالق هو المخلوق ، فإن كان قولهم هو قول فرعون لكن فرعون كان معانداً مظهراً للجحود والعناد ، وهؤلاء : إما جهال ضلال وإما منافقون مبطنون الإلحاد والجحود ، ويوافقون المسلمين في الظاهر .

وحدثني الشيخ عبد السيد الذي كان قاضي اليهود ثم أسلم ، وكان من أصدق الناس ومن خيار المسلمين وأحسنهم إسلاماً: أنه كان يجتمع بشيخ منهم يقال له الشرف البلاسي ، يطلب منه المعرفة والعلم . قال : فدعاني إلى هذا المذهب . فقلت له : قولكم يشبه قول فرعون . قال : ونحن على قول فنرعون . فقلت لعبد السيد : واعترف لك بهذا . قال : نعم . وكان عبد السيد إذ ذاك قد ذاكرني بهذا المذهب . فقلت له : هذا مذهر فاسد وهو يؤول إلى قول فرعون ، فحدثني بهذا . فقلت له : ما ظننت أنهم يعترفون بأنهم على قول فرعون ، لكن مع قرار الخصم ما يحتاج إلى بينة .

قال عبد السيد: فقلت له: لا أدع موسى وأذهب إلى فرعون. فقال: ولم؟ قلت: لأن موسى أغرق فرعون، فانقطع واحتج عليه بالظهور الكوني. فقلت لعبد السيد وكان هذا قبل أن يسلم: نفعتك اليهودية، يهودي خير من فرعوني.

وفيهم جماعات لهم عبادة وزهد وصدق فيما هم فيه ، وهم يحسبون أنه حق وعامتهم الذين يقرون ظاهراً وباطناً بأن محمداً رسول الله وأنه أفضل الخلق

<sup>(</sup>١) سورة النمل ١٣ - ١٤.

أفضل من جميع الأنبياء والأولياء ، لا يفهمون حقيقة قولهم بل يحسبون أنه تحقيق ما جاء به الرسول ، وأنه من جنس كلام أهل المعرفة الذين يتكلمون في حقائق الإيمان والدين ، وهم من خواص أولياء الله فيحسبون هؤلاء من جنس أولئك ، من جنس الفضيل بن عياض وإبراهيم بن أدهم وأبي سليمان الداراني والسري السقطي والجنيد بن محمد وسهل بن عبد الله وأمثال هؤلاء .

وأما عرافهم الذين يعلمون حقيقة قولهم فيعلمون أنه ليس الأمر كذلك ، ويقولون ما يقول ابن عربي ونحوه أن الأولياء أفضل من الأنبياء وأن خاتم الأولياء أفضل من خاتم الأنبياء ، وأن جميع الأنبياء يتفيدون معرفة الله من مشكاة خاتم الأولياء ، وأنه يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يأتي خاتم الأنبياء ، فإنهم متجهمة متفلسفة يخرجون أقوال الفلسفة والجهمية في قالب الكشف .

وعند المتفلسفة أن جبريل إنما هو حيال في نفس النبي ليس هو ملكاً يأتي من السهاء، والنبي عندهم يأخذ من هذا الخيال، وأما خاتم الأولياء في زعمهم، فإنه يأخذ من العقل المجرد الذي يأخذ منه الخيال، فهو يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحي به إلى الرسول، وهم يعظمون فرعون ويقولون ما قاله صاحب النصوص.

قال: ولما كان فرعون في منصف التحكم صاحب الوقت وإن جاز في العرف الناموسي لذلك قال: ﴿ أَمَّا رَبِكُمُ الْأَعْلَى ﴿ (١) أَي وإن كان الكل أرباباً بنسبة ما ، فأنا الأعلى منهم بما أعطيته في الظاهر من الحكم فيكم . قال: ولما علمت السحرة صدق فرعون فيا قاله لم ينكروه وأقروا له بذلك ، وقالوا له: اقض ما أنت قاض إنما تقضي هذه الحياة الدنيا . قال: فصح قول فرعون : أنا ربكم الأعلى . وإن كان فرعون عين الحق .

<sup>(</sup>١) سورة النازعات ٢٤.

وحدثني الثقة الذي كان منهم ثم رجع عنهم: أن أبغض الناس إليهم محمد بن عبد الله على . قال : وإذا نهق الحمار ، ونبح الكلب ، سجدوا له وقالوا : هذا هو الله ، فإنه مظهر من المظاهر ، وأنتم تعظمون المظاهر كلها أو اكتمواعنه . قال : فقالوال لي : محمد نبغضه فإنه أظهر الفرق ودعا إليه وعاقب من لم يقل به . قال : فتناقضوا في مذهبهم الباطل وجعلوا الكلب والحمار ، أفضل من أفضل الخلق . قال لي : وهم يصرحون باللعنة له ولغيره من الأنبياء ، ولا ريب أنهم من أعظم الناس عبادة للشيطان وكفراً بالرحمن .

وقد ثبت في الصحيح عن النبي على أنه قال: « إذا سمعتم صياح الديكة فسلوا الله من فضله ، فإنها رأت ملكاً. وإذا سمعتم نهيق الحمار ونباح الكلب قتعوذوا بالله من الشيطان فإنها رأت شيطاناً » فهم إذا سمعوا نهيق الحمار ونباح الكلب تكون الشياطين قد حضرت ، فيكون سجودهم للشياطين.

وكان فيهم شيخ جليل من أعظمهم تحقيقاً ، لكن هذا لم يكن من هؤلاء اللذين يسبون الأنبياء وقد صنف كتاباً سماه [ فك الأزرار عن أعناق الأسرار ] ذكر فيه مخاطبة جرت له مع إبليس وأنه قال له ما معناه : إنكم قد غلبتموني وقهرتموني ونحو هذا ، لكن جرت لي قصة تعجبت منها مع شيخ منكم فإني تجليت له ; فقلت : أنا الله لا إله إلا أنا فسجد لي ، فتعجبت كيف سجد لي . قال هذا الشيخ فقلت له : ذاك أفضلنا وأعلمنا وأنت لم تعرف قصده ، ما رأى في النوجود اثنين ، وما رأى إلا واحداً فسجد لذلك الواحد لا يميز بين إبليس وغيره ، فجعل هذا الشيخ ذاك الذي سجد لإبليس لا يميز بين الرب وغيره ، بل جعل إبليس هو الله هو وغيره من الموجودات جعله أفضلهم وأعلمهم .

## مقالة ابن عربي في المرسلين

ولهذا عاب ابن عربي نوحاً أول رسول بعث إلى أهل الأرض ، وهو الذي جعل الله ذريته هم الباقين ، وأنجاه ومن معه في السفينة وأهلك سائر أهل الأرض لما كذبوه ، فلبث في قومه ألف سنة إلا خسين عاماً ، وعظم قومه الكفار

الذين عبدوا الأصنام ، وأنهم ما عبدوا إلا الله وأن خطاياهم خطت بهم فغرقوا في بحار العلم بالله ، وهذا عادته ينتقص الأنبياء ويمدح الكفار . كما ذكر مثل ذلك في قصة نوح وإبراهيم وموسى وهرون وغيرهم ، ومدح عباد العجل وتنقص هرون وافترى على موسى فقال : وكان موسى أعلم بالأمر من هرون لأنه علم ما عبده أصحاب العجل ، لعلمه بأن الله قد قضى أن لا يعبد إلا إياه ، وما قضى الله بشيء إلا وقع ، فكان عتب موسى أخاه هرون لما وقع الأمر في إنكاره وعدم اتساعه ، فإن العارف من يرى الحق في كل شيء ، بل يراه عين كل شيء ، فذكر عن موسى أنه عتب على هرون أنه أنكر عليهم عبادة العجل ، وأنه لم يسمع ذلك فلم ينكره ، فإن العارف من يرى الحق في كل شيء بل يراه عين كل شيء . يسمع ذلك فلم ينكره ، فإن العارف من يرى الحق في كل شيء بل يراه عين كل شيء .

وهذا من أعظم الافتراء على موسى وهرون وعلى الله وعلى عباد العجل ، فإن الله أخبر عن موسى أنه أنكر العجل إنكاراً أعظم من إنكار هرون ، وأنه أخد بلحية هرون لما لم يدعهم ويتبع موسى لمعرفة قال تعالى : ﴿ وما أعجلك عن قومك يا موسى . قال هم أولاء على أثري وعجلت إليك رب لترضى . قال فإنا قد فتنا قومك من بعدك وأضلهم السامري . فرجع موسى إلى قومه غضبان أسفاً قال يا قوم ألم يعدكم ربكم وعداً حسناً أفطال عليكم العهد أم أردتم أن يحل عليكم غضب من ربكم فأخلفتم موعدي . قالوا ما أخلفنا موعدك بملكنا ولكنا حملنا أوزاراً من زينة القوم فقذفناها فكذلك ألقى السامري ، فأخرج لهم عجلاً جسداً له خوار فقالوا هذا إلهكم وإله موسى فنسى ، أفلا يرون أن لا يرجع إليهم قبولاً ولا يملك لهم ضراً ولا نفعاً . ولقد قبال لهم هرون من قبل يا قوم إنما فتي يرجع إلينا موسى . قال يا هارون ما منعك إذ رأيتهم ضلوا . عليه عاكفين حتى يرجع إلينا موسى . قال يا هارون ما منعك إذ رأيتهم ضلوا . ألا تتبعن أفعصيت أمري . قال يا ابن أم لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي إني خشيت أن تقول فرقت بين بني إسرائيل ولم ترقب قولى ﴾(١)

<sup>(</sup>١) سورة طه ٨٣ ـ ٩٤.

قلت لبعض هؤلاء: هذا الكلام الذي ذكره هذا عن موسى وهارون يوافق القرآن أو يخالفه. فقال: لا بل يخالفه. قلت: فاختر لنفسك إما القرآن، وإما كلام ابن عربي وكذلك قال عن نوح. قال: لو أن نوحاً جمع لقومه بين الدعوتين لأجابوه، أي ذكر لهم فدعاهم جهاراً ثم دعاهم إسراراً إلى أن قال: ولما علموا أن الدعوة إلى الله مكر بالمدعو لأنه ما عدم من البداية، فيدعى إلى الغاية ادعوا إلى الله، فهذا عين المكر على بصيرة فنبه أن الأمر كله لله. فأجابوه مكراً كما دعاهم. فجاء المحمدي وعلم أن الدعوة إلى الله ما هي من حيث هويته، وإنما هي من حيث أسماؤه فقال:

﴿ يَوْمُ نَحْشُرُ الْمَتْفِينَ إِلَى الرَّمْنُ وَفَداً ﴾ (١) فجاء بحرف الغاية وقرنها بالاسم ، فعرفنا أن العالم كان تحت حيطة اسم إلهي أوجب عليهم أن يكونوا متقين . فقالوا في مكرهم : ﴿ لا تَذَرَنُ آلْمَتَكُم ولا تَذْرَنُ وَداً ولا سواعاً ولا يغوث ويعوق ونسرا ﴾ (٢) فإنهم إذا تركوهم جهلوا من الحق بقدر ما تركوا من هؤلاء ، فإن للحق في كل معبود وجهاً يعرفه من يعرفه ، ويجهله من يجهله .

كما قال في المحمديين : ﴿ وقضى ربك أن لا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحساناً ﴾(٣) أي حكم ، فالعارف يعرف من عبد وفي أي صورة ظهر حتى عبد ، وأن التفريق والكثرة كالأعضاء في الصورة المحسوسة وكالقوى المعنوية في الصورة الروحانية ، فما عبد غير الله في كل معبود .

وهو دائماً يحرف القرآن عن مواضعه كما قال في هذه القصة : ﴿ مما خطاياهم ﴾ فهي التي خطت بهم ، فغرقوا في بحار العلم بالله وهي الحيرة ، فادخلوا ناراً في عين الماء في المحمديين : ﴿ وإذا البحار سجرت ﴾(٤) سجرت التنور : أوقدته فلم يجدوا لهم من دون الله أنصاراً ، فكان الله عين أنصارهم

<sup>(</sup>١) سورة مريم ٨٦. (٣) سورة الإسراء ٢٣.

 <sup>(</sup>۲) سورة نوح.
 (٤) سورة التكوير ٦.

فهلكوا فيه إلى الأبد. وقوله ﴿ وقضى ربك أن لا تعبدوا إلا إياه ﴾(١) بمعنى أمر وأوجب وفرض.

وفي القراءة الأخرى: ﴿ ووصى ربك أن لا تعبدوا إلا إياه ﴾ فجعل معناه أنه قدر وشاء أن لا تعبدوا إلا إياه وما قدره فهو كائن ، فجعل معناها كل معبود هو الله وأن أحداً ما عبد غير الله قط ، وهذا من أظهر الفرية على الله ، وعلى كتابه وعلى دينه وعلى أهل الأرض ، فإن الله في غير موضع أخبر أن المشركين عبدوا غير الله ، بل يعبدون الشيطان . كما قال تعالى : ﴿ أَلَم أَعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو مبين . وأن اعبدوني هذا صراط مستقيم . ولقد أضل منكم جبلاً كثيراً أفلم تكونوا تعقلون ﴾(٢) .

وقال تعالى عن يوسف أنه قال : ﴿ يَا صَاحِبِي السَّجِنِ أَارِبَابِ مَتَفَرِقُونَ خَيْرِ أَمِ الله الواحد القهار . ما تعبدون من دونه إلا أسهاء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان إن الحكم إلا لله أمر أن لا تعبدوا إلا إياه ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ (٣) .

وقال تعالى : ﴿ وجاوزنا ببني إسرائيل البحر فأتوا على قوم يعكفون على أصنام لهم فقالوا يا موسى اجعل لنا إلها كها لهم آلهة قال إنكم قوم تجهلون . إن هؤلاء متبر ما هم فيه وباطل ما كانوا يعملون . قال أغير الله أبغيكم إلها وهو فضلكم على العالمين ﴾ (٤) .

وقال تعالى عن الخليل: ﴿ إِذْ قَالَ لَأَبِيهُ يَا أَبِتُ لَمْ تَعْبِدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يَبْضِ وَلَا يَبْنِي عَنْكُ شَيْئًا . يَا أَبِتَ إِنِي قَدْ جَاءِنِي مِنَ الْعَلْمُ مَا لَمْ يَأْتُنَكُ فَاتَبْعَنِي يَبْصِرُ وَلَا يَغْنِي عَنْكُ شَيْئًا . يَا أَبِتَ لَا تَعْبِدُ الشَّيْطَانُ إِنَّ الشَّيْطَانُ كَانَ لَلْرَحْمَنُ عَصِياً . أَبِتُ لا تَعْبِدُ الشَّيْطَانُ أِنْ الشَّيْطَانُ وَلَياً . قَالُ سَلام يَا أَبِتَ إِنِي أَخَافُ أَنْ يُسِكُ عَذَابِ مِن الرحْمَنُ فَتَكُونُ لَلشَّيْطَانُ وَلِياً . قَالُ سَلام يَا أَبِتَ إِنْ أَخَافُ أَنْ يُسِكُ عَذَابِ مِن الرحْمَنُ فَتَكُونُ لَلشَّيْطَانُ وَلِياً . قَالُ سَلام

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء ٢٣. (٣) سورة يوسف ٣٩ ـ ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة يتس ٦٠ ـ ٦٢. (٤) سورة الأعراف ١٣٨ ـ ١٣٩.

عليك سأستغفر لك ربي إنه كان بي حفياً. وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى أن لا أكون بدعاء ربي شقياً. فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحاق ويعقوب وكلا جعلنا نبياً. ووهبنا لهم من رحمتنا وجعلنا لهم لسان صدق علياً ﴾(١).

فه و سبحانه يقول : ﴿ فلما اعترالهم وما يعبدون من دون الله ﴾ وهؤلاء الملحدون يقولون : ما عبدنا غير الله في كل معبود .

وقال تعالى: ﴿ وَاتخذ قوم موسى من بعده من حليًّلهم عجلاً جسداً له خوار ألم يروا أنه لا يكلمهم ولا يهديهم سبيلا ﴾ اتخذوه وكانوا ظالمين ولما سقط في أيديهم ورأوا أنهم قد ضلوا قالوا: ﴿ لئن لم يسرحمنا ربنا ويغفر لنا لنكونن من الخاسرين \_ إلى قوله \_ إن الذين اتخذوا العجل سينالهم غضب من ربهم وذلة في الحياة الدنيا وكذلك نجزي المفترين ﴾ (٢).

قال أبو قلابة : هي لكل مفتر إلى يوم القايمة أن يذله الله .

والجهمية النفاة كلهم مفترون . كما قال الإمام أحمد بن حنبل : إنما يقودون قولهم إلى فرية على الله وهؤلاء من أعظمهم افتراء على الله ، فإن القائلين بأن وجود الخالق هو وجود المخلوق هم أعظم افتراء ممن يقول : أنه يحل فيه وهؤلاء يجهلون من يقول بالحلول ، أو يقول بالاتحاد ، وهو أن الخالق اتحد مع الخلوق ، فإن هذا إنما يكون إذا كان شيئان متباينان ثم اتحد أحدهما بالآخر كما يقوله النصارى من اتحاد اللاهوت مع الناسوت ، وهذا إنما يقال في شيء معين ، وهؤلاء عندهم ماثم وجود لغيره حتى يتحد مع وجوده ، وهم من أعظم الناس تناقضاً فإنهم يقولون : ما ثم غير ولا سوى .

ويقول: السبعينية ليس إلا الله بدل قول المسلمين لا إله إلا الله ثم يقولون: هؤلاء المحجوبون لا يرون هذا، فإذا كان ماثم غير ولا سوى، فمن

<sup>(</sup>١) سورة مريم ٤٢ ـ ٥٣. (٢) سورة الأعراف ١٥٢.

المحجوب ومن الحاجب ، ومن الذي ليس بمحجوب وعما حجب ، فقد أثبتوا أربعة أشياء : قوم محجوبون ، وقوم ليسوا بمحجوبين ، وأمراً انكشف لهؤلاء ، وحجب عن أولئك .

فأين هذا من قولهم: ماثم إثنان ولا وجودان ، كما حدثني الثقة أنه قال للتلمساني: فعلى قولكم لا فرق بين امرأة الرجل وأمه وبنته. قال: نعم الجميع عندنا سواء ، لكن هؤلاء المحجوبون قالوا حرام فقلنا حرام عليكم ، فقيل لهم فمن المخاطب للمحجوبين أهو هم أم غيرهم ، فإن كانوا هم فقد حرم على نفسه لما زعم أنه حرام عليهم دونه ، وإن كانوا غيره فقد أثبت غيرين ، وعندهم ماثم غير.

وهؤلاء اشتبه عليهم الواحد بالنوع بالواحد بالعين . فإنه يقال : الوجود واحد ، كما يقال : الإنسانية واحدة ، والحيوانية واحدة . أي يعني واحد كيل ، وهذا الكلي لا يكون كلياً إلا في النذهن لا في الخارج ، فظنوا هذا الكلي ثابتاً في الخارج ثم ظنوه هو الله .

وليس في الخارج كلي مع كونه كلياً، وإنما يكون كلياً في الذهن ، وإذا قدر في الخارج كلي ، فهو جزء من المعينات وقائم بها ليس هو متميزاً قائماً بنفسه ، فحيوانية الحيوان وإنسانية الإنسان سواء قدرت معينة أو مطلقة ، هي صفة له ويمتنع أن يكون صفة الموصوف مبدعة له ، ولو قدر وجودها مجرداً عن العيان على رأي من أثبت المثل الأف لاطونية ، فتثبت الماهيات الكلية مجردة عن الموصوفات ويدعي أنها قديمة أزلية ، مثل إنسانية مجردة وحيوانية مجردة ، وهذا للوصوفات ويدعي أنها قديمة أزلية ، مثل إنسانية مجردة وحيوانية بحردة ، وهذا خيال باطل ، وهذا الذي جعله مجرداً هو مجرد في الذهن وليس في الخارج كلي مجرد ، وإذا قدر ثبوت كلي مجرد في الخارج وهو مسمى الوجود فهذا يتناول وجود المحدثات كلها كما يتناول وجود القديم ، وهذا لا يكون مبدعاً لشيء ولا المحدثات كلها كما يتناول وجود القديم ، وهذا لا يكون مبدعاً لشيء ولا اختصاص له بصفات الكمال ، فلا يوصف بأنه حي عليم قدير ، إذ ليس وصفه بذلك بأولى من وصفه بأنه عاجز جاهل ميت ، والخالق لا بد أن يكون

حياً عليهاً قديراً سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً .

ثم لو قدر أن هذا هو الخالق فهذا غير الأعيان الموجودة المخلوقة ، فقد ثبت وجودان . أحدهما غير الأخر ، وأحدهما محدث مخلوق ، فيكون الآخر الخالق غير المخلوق ، ولا يمكن جحد وجود الأعيان المعينة ، ولكن الواحد من هؤلاء قد تغيب عن شهود المغيبات كها يغيب عن شهود نفسه ، فيظن أن ما لم يشهده قد عدم في نفسه وفنى وليس كذلك ، فإن ما عدم وفنى شهوده له وعلمه به ونظره إليه ، فالمعدوم الفاني صفة هذا الشخص ، وإلا فالموجودات في نفسها باقية على حالها لم تتغير ، وعدم العلم ليس علماً بالمعدوم ، وعدم المشهود ليس شهوداً للعدم . ولكن هذه الحال يعتري كثيراً من السالكين يغيب أحدهم عن شهود نفسه وغيره من المخلوقات ، وقد يسمون هذا فناء واصطلاماً ، وهذا فناء عن شهود تلك المخلوقات لا أنها في نفسها فنيت ، ومن قال : فنى ما لم يكن وبقى شهوده لما لم يزل ، فالتحقيق إذا كان صادقاً أنه فنى شهوده لما لم يكن ونفى شهوده لما لم يزل لا إن ما لم يكن فنى في نفسه فإنه باق موجود ، ولكن يتوهمون إذا لم يشهده وأنه قد عدم في نفسه .

#### الاتحاد والحلول

ومن هنا دخلت طائفة في الاتحاد والحلول فأحدهم قد يذكر الله حتى يغلب على قلبه ذكر الله ويستغرق في ذلك ، فلا يبقى له مذكور مشهود لقلبه إلا الله ويفني ذكره وشهوده لما سواه ، فيتوهم أن الأشياء قد فنيت وأن نفسه فنيت ، حتى يتوهم أنه هو الله وأن الوجود هو الله .

ومن هـذا الباب غلط أبي يـزيد ونحـوه حيث قال : مـا في الجبـة إلا الله ، وقد بسط هذا في هذا الموضع ، وبين أنه يعبر بالفناء عن ثلاثة أمور :

أحدها: أنه يفني بعبادة الله عن عبادة ما سـواه، وبمحبته وطـاعته وخشيتـه ورجائه والتوكـل عليه .

وهذا هو حقيقة التوحيد الذي بعث الله به الرسل وأنزل به الكتب . وهو تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله فقد فنى من قلبه التأله لغير الله ، وبقي في قلبه تأله الله وحده ، وفنى من قلبه حب غير الله وخشية غير الله ، والتوكل على غير الله ، وبقي في قلبه حب الله وخشية الله والتوكل على الله ، وهذا الفناء يجامع البقاء فيخلي القلب عن عبادة غير الله مع تجلي القلب بعبادة الله وحده .

كما قال على الرجل: «قبل أسلمت لله وتخليت» وهو تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله بالنفي مع الإثبات، نفي إلهية غيره مع إثبات إلهيته وحده، فإنه ليس في الوجود إله إلا الله ليس فيه معبود يستحق العبادة إلا الله فيجب أن يكون هذا ثابتاً في القلب، فلا يكون في القلب من يألهه القلب ويعبده إلا الله وحده، ويخرج من القلب كل تأله لغير الله، ويثبت فيه تأله الله، وحده، إذ كان، ليس ثم إله إلا الله وحده، وهذه الولاية لله مقرونة بالبراءة والعداوة لكل معبود سواء ولمن عبدهم، قال تعالى عن الخليل عليه السلام: ﴿ وإذا قال إبراهيم لأبيه وقومه إنني براء مما تعبدون، إلا الذي فطرني فإنه سيهدين ﴾ وجعلها كلمة باقية في عقبة لعلهم يرجعون (١).

وقال : ﴿ أَفُرأَيْتُم مَا كُنْتُم تَعْبِدُونَ أَنْتُم وآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ فَإِنْهُم عَـدُو لِي إلا رب العالمين ﴾(٢)

وقال تعالى : ﴿ قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبداً حتى تؤمنوا بالله وحده ﴾ (٣) .

### ايراد الشبه على مذهب أهل الحلول

قلت لبعض ما خاطبته من شيوخ هؤلاء : قيول الخليل إنني بسراء مما تعبدون ممن تبرأ الخليل . أتبرأ من الله تعالى وعندكم ما عبد غير الله قط ،

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف ٢٦ ـ ٢٨. (٢) سورة الشعراء ٧٥. (٣) سورة المتحنة ٤.

والخليل قد تبرأ من كل ما كانوا يعبدون إلا من رب العالمين ، وقـد جعل الله لنـا وفيمن معه أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر .

قال تعالى: ﴿ قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبداً حتى تؤمنوا بالله وحده إلا قول إبراهيم لأبيه لأستغفرن لك وما أملك لك من الله من شيء ربنا عليك توكلنا وإليك أنبنا وإليك المصير. ربنا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا واغفر لنا ربنا إنك أنت العزيز الحكيم. لقد كان لكم فيهم أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر ومن يتول فإن الله هو الغني الحميد ﴾(١).

وقد قال ﷺ: «أصدق كلمة قالها الشاعر كلمة لبيد: ألا كل شيء ما خلا الله باطل » وهذا تصديق قوله تعالى : ﴿ ذلك بأن الله هو الحق وأن ما يدعون من دونه هو الباطل وأن الله هو العلي الكبير ﴾(٢) وقال تعالى : ﴿ فذلكم الحق فماذا بعد الحق إلا الضلال فأني تصرفون ﴾(٣)

وقال سبحانه : ﴿ كُلُّ شِيءَ هَالُكَ إِلَّا وَجَهُهُ ﴾(٤). قال طائفة من السلف : كل عمل باطل إلا ما أريد به وجهه .

وقد قال سبحانه : ﴿ ولا يصدنك عن آيات الله بعد إذ أنزلت إليك وادع إلى ربك ولا تكونن من المشركين . ولا تدع مع الله إلها أخر ﴾ (٥) .

والإله هو المألوه ، أي المستحق أن يؤله أي يعبد ، ولا يستحق أن يؤله ويعبد إلا الله وحده ، وكل معبود سواه من لدن عرشه إلى قرار أرضه باطل ، وفعال بمعنى مفعول ، مثل لفظ الركاب والحمال بمعنى المركوب والمحمول ، وكان الصحابة يرتجزون في حفر الخندق يقولون :

<sup>(</sup>١) سورة الممتحنة ٤ . (٣) سورة يونس ٣٢. (٥) سورة القصص ٨٨.

 <sup>(</sup>٢) سورة الحج ٦٢.
 (٤) سورة القصص ٨٧.

### هذا الحمال لا حمال خيبر هذا أبر ربنا وأظهر

وإذا قيل: هذا هو الإمام، فهو الذي يستحق أن يؤتم به ، كما قال تعالى لإبراهيم: ﴿ إِنَ جَاعِلْكُ للنَّاسِ إماماً قال ومن ذريتي قال لا ينال عهدي الظالمين ﴾ (١) فعهده بالإمامة لا ينال الظالم ، فالظالم لا يجوز أن يؤتم به في ظلمه ولا يركن إليه كما قال تعالى: ﴿ ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسكم النار﴾ (٢) فمن ائتم بمن لا يصلح للإمامة فقد ظلم نفسه ، فكيف بمن جعل مع الله إلها آخر وعبد من لا يصلح للعبادة ، والله تعالى لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء .

### تنازع القائلين بوحدة الوجود

( وقد غلط) طائفة من أهل الكلام فظنوا أن الإله بمعنى الفاعل ، وجعلوا الإلمية هي القدرة والربوبية ، فالإله هو القادر وهو الرب ، وجعلوا العباد مالوهين كما أنهم مربوبون . فالذين يقولون بوحدة الوجود متنازعون في أمور ، لكن إمامهم ابن عربي يقول : الأعيان ثابتة في العدم ووجود الحق فاض عليها ، فلهذا قال : فنحن جعلناه بمالوهيتنا إلها ، فزعم أن المخلوقات جعلت الرب إلها لها حيث كانوا مألوهين ، ومعنى مألوهين عنده مربوبين ، وكونهم مألوهين حيث كانت أعيانهم ثابتة في العدم ، وفي كلامهم من هذا وأمثاله مما فيه تنقص بالربوبية ما لا يحصى ، فتعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً .

والتحقيق أن الله خالق كل شيء والمعدوم ليس بشيء في الخارج ، ولكن الله يعلم ما يكون قبل أن يكون ويكتبه ، وقد يذكره ويجريه فيكون سبباً في العلم والذكر والكتاب لا في الخارج كما قال تعالى : ﴿ إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون ﴾ (٣) والله سبحانه خالق الإنسان ومعلمه فهو الذي خلق : ﴿ خلق الإنسان من علق ﴾ وهو الأكرم : ﴿ الذي علم بالقلم علم الإنسان ما

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة ۱۲۶. (۲) سورة هود ۱۱۶. (۳) سورة يتس ۸۲.

لم يعلم > ١١٠ الله عنى الرب ، فهو الذي جعل الرب مربوباً ، فيكون على هذا هو الذي جعل المألوه مألوهاً ، والمربوب لم يجعله ربـاً بل ربـوبيته صفـة ، وهـو الذي خلق المربوب وجعله مربوباً ، وهو إذا آمن بالرب واعتقـد ربـوبيتـه وأخبر بها ، كـان قد اتخـذ الله رباً ولم يبـغ رباً سـوى الله ولم يتخذ ربـاً سواه كـما قال تعالى : ﴿ قُلُ أُغْيِرِ اللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُو رَبِّ كُلُّ شِيءَ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ أَفْغِيرِ اللَّهُ أَتَخَذُ ولياً فَاطْرِ السمواتِ والأَرْضِ ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَلا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تتخذوا الملائكة والنبيين أراباً أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون ﴾ (1) وهو أيضاً في نفسه هو الإلـه الحق لا إله غيـره ، فإذا عبـده الإنسان فقـد وحده من لم يجعـل معه إلهاً آخر ولا اتخذ إلهاً غيره قال تعالى : ﴿ فَلَا تَجْعُلُ مَعُ اللَّهُ إِلَها آخْرُ فَتَكُونُ مع المعذبين ﴾(٥) وقال تعالى : ﴿ وَلا تَجْعُلُ مِعَ اللَّهِ إَلْمًا آخَرُ فَتَقْعُدُ مُذْمُومًا مخذولًا ﴾(٦) وقال إبراهيم لأبيه آزر : ﴿ أَتَتَخَـٰذُ أَصِنَامًا آلِمَةً إِنَّ أَرَاكُ وقومَـكُ في ضلال مبين (٧٠) فالمحبوب ليس بإله في نفسه لكون عابده اتخذه إلها وجعله إلها ، وذلك كله باطل لا ينفع صاحبه ، بل يضره كـما أن الجاهـل إذا اتخذ إمـاماً ومفتيـاً وقاضياً كان ذلك باطلًا ، فإنه لا يصلح أن يؤم ولا يفتي ولا يقضي ، وغير الله لا يصلح أن يتخذ إلهاً يعبِـد ويدعي ، فـإنه لا يخلق ولا يـرزق ، وهو سبحـانه لا مانع لما أعطى ولا معطي لما منع ، ولا ينفع ذا الجدد منه الجد ، ومن دعا من لا يسمع دعاءه أو يسمع ولا يستجيب له فدعاؤه باطل وضلال ، وكل من سوى الله إما أنه لا يسمع دعاء الداعي أو يسمع ولكن لا يستجيب له ، فإن غير الله لا يستقل بفعل شيء البتة وقد قال تعالى : ﴿ قُلُ ادْعُوا الَّذِينَ زَعْمَتُم مِنْ دُونَ الله لا يملكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض وما لهم فيها من شرك وما له منهم من ظهير . ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ١٠٠ فغير الله لا مالك لشيء ولا شريك ولا هو معاون للرب في شيء، بـل قد يكـون له شفـاعة إذ

(٧)سورة الأنعام ٧٤.

 <sup>(</sup>١) سورة العلق ٤ ـ ٥.
 (٤) سورة آل عمران ٨٠.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنعام ۱٦٤.
(٥) سورة الشعراء ٢١٣.
(٨)سورة سبأ ٢٧ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام ١٤. (٦) سورة الإسراء ٢٢.

<sup>172</sup> 

كان من الملائكة والأنبياء والصالحين ، ولكن لا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له ، فلا بد أن يأذن للشافع أن يشفع ، وأن يأذن للمشفوع له أن يشفع له ، ومن دونه لا يملكون الشفاعة البتة ، فلا يصلح من سواه لأن يكون إلها معبوداً ، كما لا يصلح أن يكون خاليففا رازقاً ، لا إله إلا هو وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير .





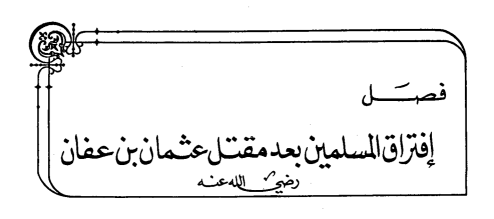
وهؤلاء كان من أعظم أسباب ضلالهم: مشاركتهم للفلاسفة وتلقيهم عنهم، فإن أولئك القوم من أبعد الناس عن الاستدلال بما جاء به الرسول، فإن الرسول بعث بالبينات والهدى بين الأدلة العقلية، ويخبر الناس بالغيب الذي لا يمكنهم معرفته بعقولهم، وهؤلاء المتفلسفة يقولون: إنه لم يفد الناس علماً بخبره ولا بدلالته، وإنما خاطب خطاباً جهورياً ليصلح به العامة فيعتقدوا في الرب والمعاد اعتقاداً ينفعهم، وإن كان كذباً وباطلاً.

وحقيقة كلاهمهم أن الأنبياء تكذب فيها تخبر به لكن كذباً للمصلحة ، فامتنع أن يطلبوا من خبرهم علماً ، وإذا لم تكن أخبارهم مطابقة للمخبر فكيف يثبتون أدلة عقلية على ثبوت ما أخبروا به .

والمتكلمون الذين يقولون إنهم لا يخبرون إلا بصدق ، ولكن يسلكون في العقليات غير طريقهم ، مبتدعون مع إقرارهم بأن القرآن اشتمل على الأدلة العقلية ، فكيف بهؤلاء الملاحدة المغترين ، ولهذا يعتنون بالقرآن ولا تفسيره ، ولا بالحديث وكلام السلف وإن تعلموا من ذلك شيئاً فلأجل تعلق الجمهور به ليعيشوا بينهم يذكره لا لاعتقادهم موجبه في الباطن ، وهذا بخلاف طوائف المتكلمين ، فإنهم يعظمون القرآن في الجملة وتفسيره مع ما فيهم من البدع ، ولهذا لما استولى المتنار على بغداد ، وكان الطوسي منجماً لمولاكو استولى على كتب

الناس الوقف والملك ، فكان كتب الإسلام مثل التفسير والحديث والفقه والرقائق يعدمها ، وأحد كتب الطب والنجوم والفلسفة والعربية ، فهذه هي الكتب المعظمة .

وكان بعض من أعرفه قارئاً خطيباً لكن كان يعظم هؤلاء ويرتاض رياضة فلسفية سخرية حتى يستخدم الجن ، وكان بعض الشياطين ألقى إليه أن هؤلاء يستولون على دار الإسلام ، فكان يقول لبعض أصحابنا : يا فلان عن قليل يرى هذا الجامع جامع دمشق يقرأ فيه المنطق والطبيعي والرياضي والإلهي ، ثم يرضيه فيقول : والعربية أيضاً ، والعربية إنما احتاج المسلمون إليها لأجل خطاب الرسول بها ، فإذا أعرض عن الأصل كان أهل العربية بمنزلة شعراء الجاهلية أصحاب المعلقات السبع ومحوهم من حطب النار .



أول التفرق والابتداع في الاسلام بعد مقتل سيدنا عثمان وافتراق السلمين ، فلم اتفق علي ومعاوية على التحكيم أنكرت الخوارج وقالوا: لا حكم إلا لله ، وفارقوا جماعة المسلمين ، فأرسل إليهم ابن عباس فناظرهم فرجع نصفهم ، والاخرون أغاروا على ماشية الناس واستحلوا دماءهم فقتلوا ابن خباب . وقالوا: كلنا قتله : فقاتلهم علي وأصل مذهبهم تعظيم القرآن وطلب اتباعه لكن خرجوا عن السنة والجماعة ، فهم لا يرون اتباع السنة التي يظنون أنها تخالف القرآن ، كالرجم ونصاب السرقة وغير ذلك فضلوا فإن الرسول : أعلم بما أنزل الله عليه ، والله قد أنزل عليه الكتاب والحكمة ، وجوزوا على النبي أن يكون ظالماً ، فلم ينفذوا لحكم النبي ولا لحكم الأثمة بعده ، بل قالوا إن عثمان وعلياً ومن والاهما قد حكموا بغير ما أنزل الله ، ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون ، فكفروا المسلمين بهذا وبغيره ، وتكفيرهم وتكفير سائر أهل البدع مبني على مقدمتين باطلتين . إحداهما : أن هذا يخالف القرآن ، والثانية : أن من خالف القرآن يكفر ، ولو كان مخطئاً أو مذنباً معتقداً للوجوب والتحريم .

## مغالاة الشيعة في الأئمة

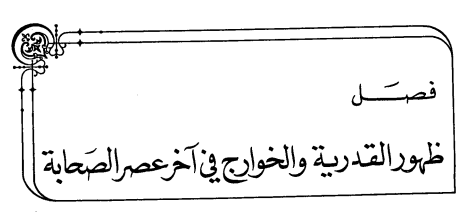
وبإزائهم الشيعة غلواً في الأثمة وجعلوهم معصومين يعلمون كل شيء ، وأوجبوا الرجوع إليهم في جميع ما جاء بـه الرسـل ، فلا يعـرجون لا عـلى القرآن ولا على السنة ، بل على قول من ظنوه معصوماً ، وانتهى الأمر إلى الائتمام بإمام معدوم لا حقيقة له فكانوا أضل من الخوارج ، فإن أولئك يرجعون إلى القرآن وهو حق وإن غلطوا فيه ، وهؤلاء لا يرجعون إلى شيء بل إلى معدوم لا حقيقة له ، ثم إنما يتمسكون بما ينقل لهم عن بعض الموت ، فيتمسكون بنقل غير مصدق عن قائل غير معصوم ، ولهذا كانوا أكذب الطوائف ، والخوارج صادقون فحديثهم من أصلح الحديث ، وحديث الشيعة من أكذب الحديث ، ولكن الخوارج دينهم المعظم مفارقة جماعة المسلمين واستحلال دمائهم وأموالهم ، والشيعة تختار هذا لكنهم عاجزون ، والزيدية تفعل هذا ، والإمامية تارة تفعله وتارة يقولون لا نقتل إلا تحت راية إمام معصوم ، والشيعة استبعوا أعداء الملة من الملاحدة والباطنية وغيرهم ، ولهذا وصت الملاحدة مثل القرامطة الذين كانوا في البحرين وهم من أكفر الخلق ومثل قرامطة المغرب ومصر ، وهم كانوا يستترون بالتشيع ، أوصوا بأن يدخل على المسلمين من باب التشيع ، فإنهم يفتحون الباب لكل عدو للإسلام من المسركين وأهل الكتاب والمنافقين ، وهم من أبعد الناس عن القرآن والحديث كما قد بسط هذا في مواضع .

والمقصود أن النبي على قال: «إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله » فحض على كتاب الله ثم قال: «وعتري أهل بيتي أذكركم الله ، في أهل بيتي ثلاثاً » فوصى المسلمين بهم لم يجعلهم أثمة يرجع المسلمون إليهم ، فانتحلت الخوارج كتاب الله وانتحلت الشيعة أهل البيت ، وكلاهما غير متبع لما انتحله ، فإن الخوارج خالفوا السنة التي أمر القرآن باتباعها وكفروا المؤمنين الذين أمر القرآن بموالاتهم ، ولهذا تأول سعد بن أبي وقاص فيهم هذه الآية : ﴿ وما يضل به إلا الفاسقين . الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ويفسدون في الأرض (١) وصاروا يتبعون المتشابه من القرآن ، فيتأولونه غير تأويله من غير معرفة منهم بمعناه ، ولا رسوخ في العلم ، ولا اتباع للسنة ، ولا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢٦ ـ ٢٧ .

مراجعة لجماعة المسلمين الذين يفهمون القرآن ، وأما مخالفة الشيعة لأهل البيت فكثيرة جداً قد بسطت في مواضع .





ثم حدث في آخر عصر الصحابة القدرية ، فكانت الخوارج تتكلم في حكم الله الشرعي ، أمره ونهييه وما يتبع ذلك من وعده ووعيده ، وحكم من وافق ذلك ومن خالفه ومن يكون مؤمناً وكافراً ، وهي مسائل الأسهاء والأحكام ، وسموا محكمة لخوضهم في التحكيم بالباطل .

وكان الرجل إذا قال لا حكم إلا الله . قالوا : هو محكم : أي خائض في حكم الله ، فخاض أولئك في شرع الله بالباطل ، وأما القدرية : فخاضوا في قدره بالباطل ، وأصل ضلالهم ظنهم أن البدر يناقض الشرع ، فصاروا حزبين : حزباً يعظمون الشرع والأمر والنهي والوعد والوعيد واتباع ما يجبه الله ويرضاه ، وهجر ما يبغضه وما يسخطه ، وظنوا أن هذا لا يمكن أن يجمع بينه وبين القدر ، فقطعوا ما أمر الله به أن يوصل ، ونقضوا عهد الله من بعد ميثاقه ؛ كما قطعت الخوارج ما أمر الله به أن يوصل من اتفاق الكتاب والسنة وأهل الجماعة ، ففرقوا بين الكتاب والسنة ، وفرقوا بين الكتاب وجماعة المسلمين ، وفرقوا بين المسلمين ، فقطعوا ما أمر الله به أن يوصل .

وكذلك القدرية . فصاروا حزبين : حزباً يغلب الشرع فيكذب بالقدر وينفيه أو ينفي بعضه ، وحزباً : يغلب القدر فينفي الشرع في الباطن أو ينفي حقيقته ويقول : لا فرق بين ما أمر الله به وما نهى عنه في نفس الأمر الجميع

سواء ، وكذلك أولياؤه وأعداؤه وكذلك ما ذكر أنه يجبه وذكر أنه يبغضه ، لكنه فرق بين المتماثلين بمحض المشيئة يأمر بهذا وينهى عن مثله ، بجحدوا الفرق والفصل الذي بين التوحيد والشرك ، وبين الإيمان والكفر ، وبين الطاعة والمعصية ، وبين الحلال والحرام ، كما أن أولئك وإن أقروا بالفرق فأنكروا الجمع ، وأنكروا أن يكون الله على كل شيء قدير .

ومنهم من أنكر أن يكون الله بكل شيء عليها ، وأنكروا أن يكون خالقاً لكل شيء ، وأن يكون ما شاء كان وما لم يشا لم يكن ، وأنكروا أن يكون الله فعالاً لما يشاء ، وأثبتوا لغير الله الانفراد بالأحداث وشركاء ، خلقوا كخلقه كها فعلت المجوس ، وأعتقدوا أنه لا يمكن الإيمان بأمره ونهيه إلا مع تعجيزه أو تجهيله ، وأنه لا يمكن أن يوصف بالاحسان والكرم إن لم يجعل عاجزاً وإلا لزم أن يكون بخيلاً ، كها أن القدرية المجبرة قالوا : لا يمكن أن يجعل عالماً قادراً إلا بسفهه وتجويره .

فهؤلاء نفوا حكمته وعدله ، وأولئك نفوا قدرته ومشيئته أو قدرته ومشيئته وعلمه ، وهؤلاء ضاهوا المجوس في الإشراك بربوبيته حيث جعلوا غيره خالقاً ، وأولئك ضاهوا المشركين الذين لا يفرقون بين عبادته وعبادة غيره ، بل يجوزون عبادة غيره كما يجوزون عبادته ، ويقولون : ﴿ لو شاء الله ما أشركنا ﴾(١) الآية . وهؤلاء منتهى توحيدهم ؛ توحيد المشركين وهو توحيد الربوبية ، فأما توحيد الإلهية المتضمن للأمر والنهي ، ولكون الله يجب ما أمر به ، ويبغض ما نهى عنه فهم ينكرونه ، ولهذا هم أكثر اتباعاً لأهوائهم ، وأكثر شركاً وتجويزاً من المعتزلة ، ومنتهى متكلميهم وعبادهم تجويدز عبادة الأصنام ، وأن العارف لا يستحسن حسنة ولا يستقبح سيئة ، كها ذكر ذلك صاحب منازل السائرين .

### عبادة الأصنام

وأما عبادة الأصنام فباح بها متأخروهم كالرازي صنف فيها مصنفأ وابن

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ١٤٨.

عربي وابن سبعين وأمثالها ، يصرحون بجواز عبادتها وبالإنكار على من أنكر ذلك ، وهم متناقضون في ذلك ، فالقدرية أصلهم أنه لا يمكن إثبات قدرته وحكمته إذ لو كان قادراً لفعل عين ما فعل ، فلها لم يفعله دل على أنه غير قادر . وقالوا : يثبت حكمته كها يثبت حكمه لأن نفي ذلك يوجب السفه والظلم وهو منزه عنه بخلاف ما لم يقدر عليه ، فإنه معذور إذا لم يفعله فلا يلام عليه .

وقال المجبرة: بل قدرته ثابتة بلا حكمة ، ولا يجوز أن يفعل لحكمة لأن ذلك إنما يكون لمن يحتاج إلى الفعل وهو منزه عن الحاجة ولا عدل ولا ظلم ، بل كل ما أمكن فعله فهو عدل ، وليس في الأفعال ما هو حسن ينبغي الأمر به ، وقبيح ينبغي النهي عنه ، ولا معروف ومنكر ، بل يجوز أن يأمر بكل شيء وينهى عن كل شيء .

ثم من حقق منهم أنكر الشرع بالكلية ، وأنكر النبوات مع أنه مضطر إلى ان يأمر بشيء وينهى عن شيء ، فإن هذا لازم لجميع الخلق لا يجدون عند محيصاً ، لكن من اتبع الأنبياء يأمر بما ينفعه وينفع غيره ، وينهي عما ينفع ، فيستحق غيره ، ومن خالف الأنبياء فلا بد أن يأمر بما يضر وينهي عما ينفع ، فيستحق عذاب الدنيا والآحرة ، وأما من كان منهم مقراً بالنبوة ، فأنكر الشرع في الباطن .

وقال العارف: لا يستحسن حسنة ولا يستقبح سيئة ، فصار منافقاً يظهر خلاف ما يبطن. ويقول: الشرع لأجل المارستان ، ولهذا يسمون باطنية كما سموا الملاحدة باطنة ، فإن كلاهما يبطن خلاف ما يظهر ببطون تعطيل ما جاء به الرسول من الأمر والنهي .

### الجهمية أما مشركون أو منافقون

فمنتهى الجهمية المجبرة إما مشركون ظاهراً وباطناً ، وإما منافقون فيبطنون

الشرك ، ولهذا يظنون بالله ظن السوء ، وأنه لا ينصر محمداً وأتباعه كما قال تعالى : ﴿ ويعذب المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات الظانين بالله ظن السوء عليهم دائرة السوء وغضب الله عليهم ولعنهم وأعد لهم جهنم وساءت مصيرا (١) وهم يعقلون بقوله : ﴿ لا يسأل عما يفعل (٢) وبأنه يفعل ما يشاء ، ولذلك لما ظهر المشركون التتار وأهل الكتاب ، كثر في عبادهم وعلمائهم ، من صار مع المشركين وأهل الكتاب ، وارتد عن الإسلام إما باطناً وظاهراً وإما باطناً . وقال : إنه مع الحقيقة ومع المشيئة الألهية ، وصاروا يحتجون لمن هو معظم للرسل عما يوافق على تكذيبه بأن ما يفعله من الشرك والخروج عن الشريعة . موالاة المشركين وأهل الكتاب والدخول في دينهم ومجاهدة المسلمين معهم هو بأمر الرسول ، فتارة يأتيهم شياطينهم بما يخيلون لهم أنه مكتوب من نور ، وأن الرسول أمر بقتال المسلمين مع الكفار لكون المسلمين قد عصوا .

ولما ظهر أن مع المشركين وأهل الكتاب خفراً لهم من الرجال المسلمين برجال الغيب ، وأن لهم خوارق يقتضي أنهم أولياء الله ، صار الناس من أهل العلم ثلاثة أحزاب :

حزب : يكذبون بوجود هؤلاء ولكن عاينهم الناس وثبت ذلك عمن عاينهم أو حدثه الثقاة بما رأوه هؤلاء إذ رأوهم أو تيقنوا وجودهم خضعوا لهم .

وحزب : عرفوهم ورجعوا إلى القدر واعتقدوا أن ثم في الباطن طريقاً إلى الله غير طريقة الأنبياء .

وحزب: ما أمكنهم أن يجعلوا أولياء الله خارجاً عن دائرة الرسول. فقالوا: يكون الرسول هو ممد للطائفتين لهؤلاء وهؤلاء، فهؤلاء معظمون للرسول جاهلون بدينه وشرعه، والذين قبلهم يجوزون لاتباع دين غير دينه، وطريق غير طريقه.

<sup>(</sup>١) سورة الفتح ٦. (٢) سورة الأنبياء ٢٣.

وكانت هذه الأقوال الثلاثة بدمشق لما فتحت عكة ، ثم تبين بعد ذلك أن هؤلاء من أتباع الشياطين ، وأن رجال الغيب هم الجن وأن الذين مع الكفار شياطين ، وأن من وافقهم من الإنس فهو من جنسهم شيطان مع شياطين الإنس أعداء الأنبياء كما قال تعالى : ﴿ وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شياطين الإنس والجن ، يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورا ﴾(١) .

وكان سبب الضلال عدم الفرقان بين أولياء المرحمن وأولياء الشيطان ، وأصله قول الجهمية الذين يسعون بين المخلوقات فلا يفرقون بين المحبوب والمسخوط ، ثم إنه بعد ذلك جرت أمور يطول وصفها .

### عقائد اليونسية

ولما جاء قازان وقد أسلم دمشق انكشفت أمور أخرى ، فظهر أن اليونسية كانوا قد ارتدوا وصاروا كفاراً مع الكفار .

وحضر عندي بعض شيوخهم واعترف بالردة عن الإسلام وحدثني بفصول كثيرة. فقلت له: لما ذكر لي احتجاجهم بما جاءهم من أمر الرسول فهي أن المسلمين كأهل بغداد كانوا قد عصموا ، وكان في بغداد بضعة عشر بغي ، فالجيش الكفار المشركون الذين جاءوا ، كانوا شراً من هؤلاء فإن هؤلاء كن ينزين اختياراً ، فأخذ أولئك المشركون عشرات ألوف من حرائر المسلمين وسراريهم بغير اختيارهم وردوهم عن الإسلام إلى الكفر ، وأظهروا الشرك وعبادة الأصنام ودين النصارى وتعظيم الصليب حتى بقي المسلمون مقهورين مع المشركين وأهل الكتاب مع تضاعيف ما كان يفعل من المعاصي ، فهل يأمر محمد على ويرضى بهذا فتبين له وقال : لا والله .

وأخبرني عن ردة من ارتد من الشيوخ عن الإسلام لما كانت شياطين المشركين تكرههم على الردة في الباطن وتعذبهم إن لم يرتدوا .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ١١٢.

فقلت: كان هذا لضعف إيمانهم وتوحيدهم والمادة التي يشهدونها من جهة الرسول، وإلا فالشياطين لا سلطان لهم على قلوب الموحدين، وهذا وأمثاله ما كانوا يعتقدون أنهم شياطين، بل إنهم رجال من رجال الغيب الإنس، وكلهم الله بتصريف الأمر.

فبينت لهم أن رجال الغيب هم الجن كما قال تعالى : ﴿ وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقاً (١) ومن ظن أنهم إنس فمن جهله وغلطه ، فإن الإنس يؤنسون - أي يشهدون - ويرون إنما يحتجب الإنسي وأحياناً لا يكون دائماً محتجباً عن أبصار الإنس بخلاف الجن ، فإنهم كما قال الله : ﴿ إنه يراكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم ﴾(٢) .

## قصة الشيخ محمد بن السكران

وكان غير هذا من المشايخ يذكرون عن الشيخ محمد بن السكران أن هولاكو ملك المشركين لما دخل بغداد ، رأى بان السكران شيخاً محلوق الرأس على صورة شيخ من مشايخ الدين والطريق . آخذاً بفرس هولاكو . قال : فلما رأيته أنكرت هذا واستعظمت أن يكون شيخ من شيوخ المسلمين يقود فرس ملك المشركين لقتل المسلمين . فقلت : يا هذا أو كلمة نحو هذا ؟ فقال : تأمر بأمر . أو قال له : هل يفعل هذا بأمر أو فعلت هذا بأمر . فقالت : نعم بأمر فسكت ابن السكران وأقنعه هذا الجواب ، وكان هذا لقلة علمه بالفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان . وظن أن ما يؤمر به الشيوخ في قلوبهم هو من الله ، وأن من قال حدثني قلبي عن ربي فإن الله هو يناجيه ، ومن قال أخذتم علمكم ميتاً عن ميت ، وأخذنا علمنا عن الحي الذي لا يحوت هو واسطتهم .

<sup>(</sup>١) سورة الجن ٦. ")سورة الأعراف ٢٧.

وجواب هذا أن يقال له: بأمر من تأمر؟ فإن قال: بأمر الله. قيل: بأمر الله الذي بعث به رسوله وأنزل به القرآن أم بأمر وقع في قلبك. فإن قال بالأول ظهر كذبه، فإنه ليس فيها يأمر الله به رسوله أن يأتي بالكفار المشركين وأهل الكتاب لقتل المسلمين وسبيهم وأخذ أموالهم لأجل ذنوب فعلوها، ويجعل الدار تعبد بها الأوثان ويضرب فيها بالنواقيس ويقتل قراء القرآن وأهل العلم بالشرع.

ويعظم النجسية علماء المشركين وقساوسة النصارى وأمثال ذلك، فإن هؤلاء أعظم عداوة لمحمد على وهو من جنس مشركي العرب الذين قاتلوه يوم أحد، وأولئك عصاة من عصاة أُمته وإن كان فيهم منافقون كثيرون، فالمنافقون يبطنون نفاقهم وإن قال: بأمر وقع في قلبي. لم يكذب.

لكن يقال من أين لك أن هذا رحماني ولم لا يكون الشيطان هو الذي أمرك بهذا، وقد علمت أن ما يقع في قلوب المشركين وأهل الكتاب هو من الشيطان، فإن رجع إلى توحيد الربوبية وأن الجميع بمشيئته قيل له: فحينئذ يكون ما يفعله الشيطان والمشركون وأهل الكتاب هو بالأمر ولا ريب أنه بالأمر الكوني القدري، فجميع الخلق داخلون تحته لكن من فعل بمجرد هذا الأمر لا بأمر الرسول، فإنما يكون من جنس شياطين الإنس والجن، وهو مستوجب لعذاب الله في الدنيا والأخرة، وهو عابد لغير الله متبع لهواه، وهو بمن قال الله فيه: ﴿ لأملأن جهنم منك وممن تبعك منهم أجمعين ﴾ (١).

وممن قال فيهم الشيطان: ﴿فبعزتك لأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين ﴾(٢).

قال الله تعالى: ﴿إِنْ عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعسك من الغاوين ﴾(٣).

 <sup>(</sup>۱) سورة ص ۸۵.
 (۲) سورة ص ۸۵ ـ ۳۸.
 (۳) سورة الحجر ٤٤٠.

وقال تعالى: ﴿إنه ليس له سلطان على الذين آمنـوا وعلى ربهم يتـوكلون إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون ﴾(١) .

وقال تعالى: ﴿إنا جعلنا الشياطين أولياء الذين لا يؤمنون. وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها قبل إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لاتعلمون ﴾ (٢) فكيف تأمرك بالشرك والكفر وتسلط الكفار من المشركين وأهل الكتاب على المسلمين، وقتل الكفار للمسلمين هذا لا يأمر الله به، كما لا يأمر بالفحشاء فإن هذا من أفحش الفواحش إذا جعلت الفاحشة إسماً لكل ما يعظم قبحه، فكانت جميع القبائح السيئة داخلة في الفحشاء.

# قصة الشيخ عثمان شيخ دير ناعس

وكان أيضاً بالشام بعض أكابر الشيوخ ببعلبك، الشيخ عثمان شيخ دير ناص يأتيه خفير الفرنج ـ النصارى ـ راكباً أسداً ويخلو به ويناجيه ويقول: يا شيخ عثمان وكلت بحفظ خنازيرهم، فيعذره عثمان وأتباعه في ذلك ويرون أن الله أمره بهذا كها أمر الخضر أن يفعل ما فعل، كها عذر ابن السكران وأمثاله لخفراء المشركين التتار.

والجواب لهذا كالجواب لذلك، يقال له وكلك الله تعالى بهذا، أنزل على لسان نبيه، الدين أمر أن يوالي المسلمين، وأن لا يتخذ اليهود والنصارى أولياء بل أمرك أن تبغضهم وتجاهدهم بما استطعت، هو أمرك أن تتوكل بحفظ خنازيرهم. فإن قال هذا ظهر كذبه، وإن قال بل هو أمر ألقي في قلبي لم يكذب. وقيل له: فهذا من أمر الشيطان لا من أمر الرحمن الذي أنزل به كتبه، وأرسل به رسله، ولكنه من الأمر الذي كونه وقدره كشرك المشركين الذين قالوا:

ومن هؤلاء من يظن الرجال الذين يؤيد بهم الكفار من المشركين وأهل

سورة النحل ۹۹.
 سورة الأعراف ۲۷.
 اسورة الأنعام ۱٤٨.

الكتاب هم أولياء الله، ولا يجب عليهم اتباع الرسول كالملائكة الموكلة ببني آدم المعقبات.

فقلت لشيخ كان من شيوخهم: محمد أرسل إلى الثقلين الإنس والجن، ولم يرسل إلى الملائكة، فكل إنسي أو جني خرج عن الإيمان به، فهو عدو لله لا ولي لله بخلاف الملائكة.

ثم يقال له: الملائكة لا يعاونون الكفار على المعاصي ولا على قتال المسلمين، وإنما يعاونوهم على ذلك الشياطين، ولكن الملائكة قد تكون موكلة بخلقهم ورزقهم وكتابة أعمالهم فإن ذلك ليس بمعصية، فهذا الجواب بالفرق بينهم وبين الملائكة من هذين الوجهين.

وقد ظهر أنهم من جنس الشياطين لا من جنس الملائكة، وكان هذا الشيخ هو وأبوه من خفراء الكفار، وكان والده يقال له محمد الخالدي نسبة إلى شيطان كان يقربه يقال له الشيخ خالد، وهم يقولون: إنه من الإنس من لأجال الغيب.

وحدثني الثقة عنه أنه كان يقول: الأنبياء ضيعوا الطريق. ولعمري لقد ضيعوا طريق الشياطين، شياطين الإنس والجن، وهؤلاء المشايخ الذين يجبون المسلمين، ولكن يوالون الشيوخ الذين يوالون المشركين الذين هم خفراء الكفار، ويظنون أنهم من أولياء الله اشتركوا هم وهم في أصل ضلالة وهو أنهم جعلوا الخوارق الشيطانية من جنس الكرامات الرحمانية، ولم يفرقوا بين أولياء الرحمن كما قال تعالى: ﴿ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهو له قرين ﴿(١) .

فهؤلاء وهؤلاء عشوا عن ذكر الـرحمن الذي أنـزلـه وهـو الكتـاب والسنـة، وعن الروح الذي أوحاه الله إلى نبيه الـذي جعله الله نوراً يهـدي به من يشـاء من

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف ٣٦.

عباده، وبه يحصل الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، ولم يفرقوا بين آيات الأنبياء ومعجزاتهم، وبين خوارق السحرة والكهان، إذ هذا مذهب الجهمية المجبرة، وهؤلاء كلهم يشتركون في هذا المذهب، فلا يجعلون الله يحب ما أمر به ويبغض ما نهى عنه بل يجعلون كل ما قدره وقضاه فإنه يحبه ويبرضاه، فبقي جميع الأمور عندهم سواء، وإنما يتميز بنوع من الخوارق، فمن كان له خارق جعلوه من أولياء الله وخضعوا له إما اتباعاً له وإما موافقة له وحبة، وإما أن يسلموا له حاله فلا يحبوه ولا يبغضوه، إذ كانت قلوبهم لم يبق فيها من الإيمان ما يعرفون به المعروف، وينكرون به المنكر، في هذا الموضع.

وقد ثبت في الصحيح عن النبي على أنه قال: «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان».

وفي رواية لمسلم: «من جاهدهم بيده فهو مؤمن ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن ليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل».

وميت الأحياء الذين لا يعرفون معروفاً، ! ولا ينكرون منكراً.

وفي حديث حذيفة الذي في صحيح مسلم. أن الفتنة تعرض على القلوب كعرض الصبر عوداً عوداً. فأيما قلب أنكرها نكتت فيه نكتة بيضاء، وأيما قلب أشربها نكتت فيه نكتة سوداء حتى تبقي القلوب على قلبين: قلب أبيض مثل الصفا لا يضره فتنة ما دامت السماء والأرض، وقلب أسود مرباد لا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً إلا ما أشرب من هواه.

## من زلاًت بعض الزهّاد

فهؤلاء العباد الزهاد الذين عبدوا الله بآرائهم وذوقهم ووجدهم لا بالأمر والنهي، منتهاهم اتباع أهوائهم ومن أضل بمن اتبع هواه بغير هدي من الله، لا سيا إذا كانت حقيقتهم هي قول الجهمية المجبرة، فرأوا أن جميع الكائنات اشتركت في المشيئة، ولم يميز بعضها عن بعض، فإن الله يحب هذا ويرضاه،

وهذا يبغضه ويسخطه، فإن الله يجب المعروف ويبغض المنكر فإذا لم يفرقوا بين هذا وهذا، نكت في قلوبهم نكت سود فسود قلوبهم، فيكون المعروف ما يهوونه ويجبونه ويجدونه ويلوقونه، ويكون المنكر ما يهوون بغضه وتنقر عنه قلوبهم كالمشركين الذين كانوا عن التذكرة معرضين، كأنهم حمر مستنفرة فرت من قسورة، ولهذا يوجد في هؤلاء وأتباعهم من ينفرون عن القرآن والشرع، كها تنفر الحمر المستنفرة التي تفر من الرماة ومن الأسد، ولهذا يوصفون بأنهم إذا قيل لهم قال المصطفى نفروا.

وكان الشيخ إبراهيم بن معصاد يقول لمن رآه من هؤلاء كاليونسية والأحمدية: يا خنازير يا أبناء الخنازير ما أرى لله ورسوله عندكم رائحة، بل يريد كل منهم أن يؤتي صحفاً منشرة، كل منهم يريد أن يجدئه قلبه عن ربه فيأخذ عن الله بلا واسطة الرسول: ﴿وإذا جاءتهم آية قالوا لن نؤمن حتى تؤتي مثل ما أوتي رسل الله الله أعلم حيث يجعل رسالاته ﴿(١) وبسط هذا له موضع آخر.

والمقصود هنا أن قول القدرية الجهمية المجبرة أعظم مناقضة لما جاءت به الرسل من قول النفاة، ولهذا لم يكن هؤلاء مظهرين لهذا في زمن السلف، بل كلما ضعف نور النبوة أظهروا حقيقة قولهم، فإنه من جنس قول المشركين المكذبين للرسل ومنتهاهم الشرك وتكذيب الرسل، وهذا جماع الكفر، كما أن التوحيد وتصديق الرسل جماع الإيمان، ولهذا صاروا مع أهل الكفر المحض من المشركين وأهل الكتاب، وبسط هذه الأمور له موضع آخر.

والمقصود هنا أن القدرية المجبرة من جنس المشركين، كما أن النافية من جنس المجوس، وأن المجبرة ما عندهم سوى القدرة والمشيئة في نفس الأمر، والنافية تنفي القدرة العامة والمشيئة التامة وتزعم أنها تثبت الحكمة والعدل، وفي الحقيقة كلاهما ناف للحكمة والعدل والمشيئة والقدرة، كما قد بسط في مواضع

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ١٢٤.

وأولئك يتعلقون بقوله : ﴿ لا يسأل عما يفعل ﴾(١) والله يفعل ما يشاء.

وهذا ذكره الله إثباتاً لقدرته لا نفياً لحكمته وعدله ، بل بين سبحانه أن يفعل ما يشاء ، فلا أحد يمكنه أن عارضه إذا شاء شيئاً بل هو قادر على فعل ما يشاء بخلاف المخلوق الذي يشاء أشياء كثيرة ، ولا يمكنه أن يفعلها ، ولهذا قال النبي على في الحديث الصحيح : « لا يقولن أحدكم اللهم اغفر لي إن شئت اللهم ارحمني إن شئت فإن الله لا مكره له ولكن ليعزم المسألة » .

وذلك أنه إنما يقال: افعل كذا إن شئت لمن قد يفعله مكرهاً ، يفيعل ما لا يريد لدفع ضرر الإكراه عنه ، والله تعالى لا مكره له فلا يفعل إلا ما يشاء . ،

وقوله تعالى: ﴿إِن الله يفعل ما يشاء ﴾(٢) ﴿ويغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء ﴾(٣) ونحوذلك هو لإثبات قدرته على ما يشاء . وهذا رد لقول القدرية النفاة الذين يقولون: إنه لم يشأ كل ما كان بل لا يشاء إلا الطاعة ، ومع هذا فقد شاءها ولم يكن ممن عصاه وليس هو قادراً عندهم على أن يجعل العبد لا مطيعاً ولا عاصياً .

فهذه الآيات التي يحتج بها المجبرة تدل على فساد مذهب النفاة ، كها أن الآيات التي يحتج بها النفاة التي تدل على أنه حكم عادل لا يظلم مثقال ذرة ، وأنه لم يخلق الخلق عبثاً ونحو ذلك ، يدل على فساد قول المجبرة وليس في هذه الآيات ولا هذه ما يدل على صحة قول واحدة من الطائفتين ، بل ما تحتج به كل طائفة يدل على فساد مذهب الأخرى ، وكلا القولين باطل ، وهذا هو الذي نهى عنه النبي في الحديث الذي في المسند وغيره ، وبعضه في صحيح مسلم عن عبد الله بن عمر وعن النبي في إلى الله خرج على أصحابه وهم يتمارون في القدر ، وهذا يقول : ألم يقل الله كذا وهذا يقول أجلم يقل الله كذا فكأنما فقى ء في وجهه حب الرمان فقال : أبهذا أمرتمام إلى هذا دعيتم أن تضربوا كتاب

 <sup>(</sup>۱) سورة الأنبياء ۲۳.
 (۲) سورة الحج ۱۸.
 (۳) سورة المائلة ۱۸.

الله بعضه ببعض » ولهذا قال أحمد في بعض مناظرته لمن صار يضرب الآيات بعضها ببعض : إنا قد نهينا عن هذا .

فمن دفع نصوصاً يحتج بها غيره لم يؤمن بها ، بل آمن بما يحتج به ، صار ممن يؤمن ببعض الكتاب ويكفر ببعض .

وهذا حال أهل الأهواء ، هم مختلفون في الكتاب ، مخالفون للكتاب ، متفقون على مخالفة الكتاب ، وقد تركوا كلهم بعض النصوص وهو ما يجمع تلك الأقوال ، فصاروا كها قال عن أهل الكتاب : ﴿ ومن الذين قالوا إنا نصارى أخذنا ميثاقهم فنسوا حظاً مما ذكروا به فأغربنا بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة ﴾ .

فإذا ترك الناس بعض ما أنزل الله وقعت بينهم العداوة والبغضاء ، إذ لم يبق هنا حق جامع يشتركون فيه ﴿فتقطعوا أمرهم بينهم زبراً كل حزب بما لديهم فرحون ﴾(١) وهؤلاء كلهم ليس معهم من الحق إلا ما وافقوا فيه الرسول وهو ما تمسكوا به من شرعه مما أخبر به وما أمر به . وأما ما ابتدعوه فكله ضلالة كما قال على الله ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة » وقد تكون تلك البدعة أعظم عندهم مما أخذوا به من الشرعة ، يجعلون تلك هي الأصول العقلية كالقدرية المجبرة والنفاة ، فكلاهما يجعل ما أحدثوه من الكلام في الأصول ، وهو الذي يسمونه العقليات أعظم عندهم مما تلقوه من الشرع ، فالمعتزلة يجعلون العقليات هي الخبريات والأمريات جميعاً فالواجبات الشرعية ، لكن يقولون أيضاً بأن الشرع أوجبها ولكن لهم فيها تخليط ليس هذا موضعه .

وكذلك ما ابتدعوه في الخبريات كإثبات حدوث العالم بطريقة الأعراض واستلزامها للأجسام ، وهم ينفون الصفات والقدر ويسمون ذلك التوحيد والعدل .

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون ٥٣ .

وجهم بن صفوان وأتباعه هم أعظم نفياً منهم ، فإنهم ينفون الأسهاء مع الصفات ، وهم رؤوس المجبرة ، والأشعرية وافقتهم في الجبر ، لكن نازعوهم نزاعاً لطيفاً في إثبات الكسب والقدرية عليه ، وهم يرون أن هذه الأصول العقلية وهي العلم بما يجب للرب ويمتنع عليه وما يجوز عليه من الأفعال ، هي أعظم معلوم وأشرفها ، وأنهم يرزوا بها على الصحابة ، وأن النبي لم يعلمها الصحابة إما لكونه وكلها إلى استنباط الأمة ، وإما لكون الصحابة كانوا مشغولين عنها بالجهاد ، وإما لكونه قال لهم في ذلك ما لم يبلغوه ، ولم يشغلهم بالأدلة لاشتغالهم بالجهاد .

وهذه هي الأصول العقلية التي يعتمدون عليها هم ومن يوافقهم كالقاضي أبي يعلى ، وأبي المعالي ، وأبي الوليد الباجي تبعاً للقاضي أبي بكر وأمثاله ، وهو وأتباعه يناقضون عبد الجبار وأمثاله ، كما ناقض الأشعري وأمثاله أبا علي وأبا القاسم .

وكل الأصول العقلية التي ابتدعها هؤلاء وهؤلاء باطلة في العقل والشرع ، وإن كان كل واحدة من الطائفتين تعتقد أنها أعظم الدين ، ويقدمونها على الأصول الشرعية فإنهم في ذلك بمنزلة ما يعظمه العباد والزهاد والفقراء والصوفية من الخوارق الشيطانية ، ويفضلونها على العبادات الشرعية ، والعبادات الشرعية هي التي معهم من الإسلام .

وتلك كلها باطلة وإن كانت أعظم عندهم من العبادات حتى يقولوا: نهاية الصوفي ابتداء الفقيه ، ونهاية الفقيه ابتداء الموله ، وكذلك صاحب منازل السائرين يذكر في كل باب ثلاث درجات :

فالأولى : وهي أهونها عندهم ، توافق الشرع في الظاهر .

والثانية : قد توافق الشرع وقد لا توافق .

والشالثة : في الأغلب تخالف لا سيما في التوحيد والفناء والرجماء ونحو ذلك .

وهـذا الذي ابتـدعوه هـو أعظم عنـدهم مما وافقـوا فيه الـرسل ، وكثـير من العباد يفضل نوافله على أداء الفرائض ، وهذا كثير . والله أعلم .

والحمد لله وحده ، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً ، والحمد لله رب العالمين .

## فهرس

| ٥  | المؤلف والكتاب                          |
|----|-----------------------------------------|
| ٩  | الفرقان بين الحق والباطل                |
| ١. | إهداء                                   |
| ١٥ | القرآن والفرقان                         |
| 40 | قياس الشبة وقياس التمثيل                |
| ۳١ | منهج تفسير القرآن الكريم والحديث الشريف |
| ٣٢ | منهج السلف في تفسير القرآن الكريم       |
| ٣٣ | بدعة الخوارج                            |
| 34 | بدعة التشيع                             |
| ٣٤ | روايات الشيعة                           |
| ۲٤ | نشأة الخوارج والشيعة                    |
| ٣0 | طوائف الشيعة                            |
| ٣٦ | الشيعة الأولى                           |
| ٣٦ | ذم القدرية والمرجئة                     |
| ٣٧ | نشأة الرافضة                            |
| ٣٧ | شأة القدرية والمجبِّره                  |
| ۲λ | لأسهاء والأحكام                         |
| ٤٠ | لإِستثناء في الأيمان                    |

| ٤٢  | مذهب أهل الحديث في الإستثناء                                        |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| ٤٣  | مبحث الأحكام في تعليق الإيمان على المشيئة                           |
| ٤٥  | قول جهم بن صفوان في الإِيمان                                        |
| ٤٦  | مذهب الخوارج في الإيمان أ                                           |
| ٤٦  | مذهب المرجئة                                                        |
| ٤٦  |                                                                     |
| ٤٨  | مذهب الصحابة في زيادة الإيمان ونقصانه                               |
| ٤٨  | مذهب الإمام مالك مذهب الإمام مالك                                   |
| ٤٩  | غلط المرجئة في فهم الإيمان                                          |
| ٤٩  | تنوع الإيمان وتفاضله بتنوع المكلفين                                 |
| ٥٣  | اعتصام السلف بالقرآن والإيمان                                       |
| ٤٥  | اختلاف الأمة في تأويل آية على قولين                                 |
| ٥٤  | مفهوم التأويل عند السلف                                             |
| ٥٦  | مفهوم الناويل عند السلف في الدين نصيحة ابن تيمية للمتكلمين في الدين |
| 09  |                                                                     |
| ٦٠  | فصل: متابعة الرسول ﷺ ومخالفته باطل                                  |
|     | معيار المفاضلة بين القرون معيار المفاضلة بين القرون                 |
| 71  | عمدة من يخالف السنة بما يراه حجة ودليلًا                            |
| ٦٢  | مرتبة أهل الذوق                                                     |
| 74  | العلم الضروري والعلم النظري                                         |
| 7 8 | تلبيس الشيطان على بعض الزهاد                                        |
| 70  | الذوق والوجد                                                        |
| ٦٧  | وحي الرحمن ووحي الشيطان                                             |
| 79  | غلط أهل المكاشفات                                                   |
| ٧٠  | تكليف الجان                                                         |
| 77  | صراع الجن للإنس                                                     |
| ٧٢  | صور استمتاع الأنس بالجن                                             |

| من استماع الإنس بالجن                      |
|--------------------------------------------|
| الجن مكلفون كتكليف الانس ٧٤                |
| استخدام الانس الجان                        |
| انخداع العامة بالسحرة والكهان              |
| قضية الخفر                                 |
| أصحاب الحلاج                               |
| المعتزلة والكشف                            |
| فصل: وليحكم أهل الانجيل بما أنزل اللَّه    |
| الحكمة في تجريد المصاحف                    |
| عقيدة الصَّلب                              |
| فصل: العمل بالدليل الظُني                  |
| تعريف الفقه                                |
| هل الفقه من قبيل الظنون                    |
| دليل المجتهد                               |
| التعارض والترجيح                           |
| التعريف بالفقه                             |
| سنهج الفقيه في الإستدلال                   |
| نصل: منشأ الظن وأثره                       |
| لمجتهدون الأئمة قالوا بالعلم وحكموا به ١٠٤ |
| لأصول والفروع في علوم الدين ١٠٦            |
| صل: الجهمين والمعتزلة                      |
| ببحث الرؤية والسمع                         |
| صل: جماع الفرقان بين الحق والباطل ١١٥      |
| وجه بيان الرسول                            |
| لعلوم ثلاثة أقسام                          |
| صل: مخالفة أهل الضلال للكتاب والسنة        |

| 371 | السلف وعلم الكلام                                          |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 177 | أخطاء الفلاسفة في مبحث الصفات                              |
| 177 | حدوث العالم                                                |
| ۱۲۸ | مذهب الهااشمية والكرامية                                   |
| 179 | مذهب السلف                                                 |
| 149 | الحدوث والإحداث                                            |
| ۱۳۳ | أصل العبادة                                                |
| ۱۳۸ | صير من خرج عن الكتاب                                       |
| 188 | أول من أظهر التعطيل                                        |
| 180 | مذهب ابن سینا    مذهب ابن سینا                             |
| ۱٥٣ |                                                            |
| 108 | مقالة ابن عربي في المرسلين                                 |
| ۱٥٨ | الجهمية نُقاة                                              |
| ١٦٠ | الاتحاد والحلولا                                           |
| 771 | تنازع القائلين بوحدة الوجود                                |
| ۱٦٧ | فصل: ضلالات الفلاسفة والتلقي عنهم                          |
| 179 | فصل: افتراق المسلمين بعد مقتل عثمان بن عفان رضي اللَّه عنه |
| 179 | مقالاة الشيعة في الأثمة                                    |
| ۱۷۳ | فصل: ظهور القدرية والخوارج في آخر عصر الصحابة              |
|     | حقيقة الجهمية                                              |
|     | عقائد اليونسية                                             |
| 111 | من زلّات بعض الزهاد                                        |